# البنيوية وما بعدها البنيوية والتقبيل



الأستاذ المساعد الدكتور سامر فاضل الأسدي



## البنيوية وما بعدها النشأة والتقبل

الاستاذ المساعد الدكتور سامر فاضل الأسدي

> الطبعة الأولى 2018م - 1439هـ



The state of the s

### الفهرس

| الباب الأول                                                  |  |  |
|--------------------------------------------------------------|--|--|
| البنيوية                                                     |  |  |
| الفصل الأول: صيرورة البنيوية الشكلية وسيرورتها               |  |  |
| المبحث الأول: نشأة البنيوية الشكلية وانتشارها                |  |  |
| المحور الأول: الجانبان التاريخي والجغرافي                    |  |  |
| المحور الثاني: المصطلح وتحديد المفهوم                        |  |  |
| المحور الثالث: المفهوم وتحديد المصطلح عربيا                  |  |  |
| المبحث الثاني: أثر المرجعيات في البنيوية الشكلية             |  |  |
| المحور الأول: أثر المرجعيات اللغوية في البنيوية الشكلية      |  |  |
| المحور الثاني: أثر المرجعيات الفلسفية في البنيوية الشكلية 52 |  |  |
| المحور الثالث: أثر المرجعيات الأدبية في البنيوية الشكلية 57  |  |  |
| المبحث الثالث: طرائق إرسال البنيوية الشكلية                  |  |  |
| لفصل الثاني: الأدوات الإجرائية للبنيوية الشكلية              |  |  |
| المبحث الأول: النسق                                          |  |  |
| المبحث الثاني: الشائيات                                      |  |  |
| المبحث الثالث: إقصاء المؤلف وموته                            |  |  |
| لفصل الثالث: الموقف النقدي من البنيوية الشكلية               |  |  |
| المبحث الأول: الموقف النقدي الغربي من البنيوية الشكلية       |  |  |
| المبحث الأول: استقبال البنيوية الشكلية وقبولها               |  |  |
| المحور الدول، استسبال البديد                                 |  |  |

| المحور الثاني: رفض البنيوية الشكلية وانتقادها [33]      |
|---------------------------------------------------------|
| المبحث الثاني: الموقف النقدي العربي من البنيوية الشكلية |
| المحور الأول: قبول البنيوية الشكلية ومعطياتها           |
| المحور الثاني: رفض البنيوية الشكلية وانتقادها           |
| الفصل الرابع: البنيوية التكوينية                        |
| المبحث الأول: صيرورة البنيوية التكوينية وسيرورتها       |
| المحور الأول: نشأة البنيوية التكوينية وانتشارها         |
| أولا: الجانبان التاريخي والجغرافي                       |
| ثانيا: المصطلح وتحديد المفهوم                           |
| ثالثا: المفهوم وتحديد المصطلح                           |
| المحور الثاني: أثر المرجعيات في البنيوية التكوينية      |
| أولا: أثر المرجعيات النفسية في البنيوية التكوينية       |
| ثانيا: أثر المرجعيات الماركسية في البنيوية التكوينية    |
| المحور الثالث: طرائق إرسال البنيوية التكوينية           |
| المبحث الثاني: الأدوات الإجرائية للبنيوية التكوينية     |
| المحور الأول: رؤية العالم                               |
| المحور الثاني: البنية الدلالية                          |
| المحور الثالث: الفهم والشرح                             |
| المحور الرابع: الوعي المكن والوعي الفعلي                |
| المحور الخامس: التماسك والانسجام                        |
| المبحث الثالث: الموقف النقدي من البنيوية التكوينية      |
| المحود الأول: الموقد بالنت بي الله                      |
| أولا: استقبال المنبعة التي م                            |
|                                                         |

| ثانيا: رفض البنيوية التكوينية وانتقادها                   |  |  |
|-----------------------------------------------------------|--|--|
| المحور الثاني: الموقف النقدي العربي من البنيوية التكوينية |  |  |
| أولا: قبول البنيوية التكوينية ومعطياتها                   |  |  |
| ثانيا: رفض البنيوية التكوينية وانتقادها                   |  |  |
| البابالثاني                                               |  |  |
| ما بعد البنيوية                                           |  |  |
| الفصل الأول: صيرورة ما بعد البنيوية وسيرورتها             |  |  |
| المبحث الأول: نشأة ما بعد البنيوية وانتشارها              |  |  |
| المحور الأول: الجانبان التاريخي والجغرافي                 |  |  |
| المحور الثاني: المصطلح وتحديد المفهوم                     |  |  |
| المحور الثالث: المفهوم وتحديد المصطلح                     |  |  |
| المبحث الثاني: أثر المرجعيات في ما بعد البنيوية           |  |  |
| المحور الأول: أثر المرجعيات اللغوية في ما بعد البنيوية    |  |  |
| المحور الثاني: أثر المرجعيات الفلسفية في ما بعد البنيوية  |  |  |
| المحور الثالث: أثر المرجعيات الدينية في ما بعد البنيوية   |  |  |
| المحث الثالث: طرائق إرسال ما بعد البنيوية                 |  |  |
| س النفاذ الأدمات الأحرائية لما يعد البنيوية               |  |  |
| المحث الأول: الاختلاف                                     |  |  |
| ∞ ال حرث الثاني: التمركز حول العقل                        |  |  |
| 392                                                       |  |  |
| المبحث المالك                                             |  |  |
| المصل النائب: الموقف النقدي الغربي مما بعد البنيوية       |  |  |

en de la companya de la co

| هرس | الف |
|-----|-----|

| 417 وقبولها                                                                                                     |                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ال ما بعد البنيوية وقبولها                                                                                      | المحور الأول: استقب       |
| ما بعد البنيوية وانتقادها                                                                                       |                           |
| ما بالمان المان | المحور الثاني: رفض        |
| مدي العربي مما بعد البنيوية                                                                                     | المبحث الثاني: الموقف الن |
| ا بعد البنيوية ومعطياتها                                                                                        | . 1 % 1 1 1 1             |
|                                                                                                                 | المحور الأول: هبول م      |
| ما بعد البنيوية وانتقادها                                                                                       | المحور الثاني: رفض        |
| 479                                                                                                             | 1.1                       |
|                                                                                                                 | ······                    |
| 485                                                                                                             | لمبادر والداحة            |

3.

### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمد بن عبد الله، وعلى آله الطاهرين، وأصحابه المنتجبين، وأتباعه إلى يوم يبعثون، وبعد..

تشكل البنيوية بصورتيها الشكلية والتكوينية، تحديا نقديا كبيرا، لا بد من استيعاب أدواتها ومفهوماتها، والأرضية التي تتحرك عليها، وتبني عليها بنيانها النقدي والمعرفية. ولأنها تعرضت إلى انقلاب نقدي، ارتأينا أن نختار ما بعدها، وهي لا تدل على انقطيعة التامة معها، وإنما مراجعة مفهوماتها النقدية وأصولها المختلفة، وتمثل ذلك (المابعد) في أطروحات الاستراتيجية التفكيكية، فهذه الأخيرة مثلت هذا الانقلاب الذي انبنى الفكر المابعد) بنيوي على حمولاته النقدية والمعرفية.

إن موضوع (البنيوية وما بعدها - النشأة والتقبل) جدير بالدراسة، ويستحق البحث والمعاناة؛ ولعل ذلك عائد إلى غياب دراسة تتناول الموضوع الذي نسعى إلى مقاربته، والمنهج الذي نتوسل به، فعلى الرغم من كثرة الدراسات التي تناولت البنيوية والتفكيك، فإنها كانت تعتمد على مقدمات جاهزة، وأطر رائجة، درست هذه المناهج وأدواتها بعيدا عن السياق الحضاري والثقافي والنزمني الذي ولد فيه المنهج، وتشكل وتبلور عبر آليات ومفهومات، محققا بعد ذلك الانتشار والتقبل النقدى؛ لذلك فإن هذه الدراسة تتخذ لنفسها مسارا مختلفا، يتمثل بالرؤية والوعي المعمق، فهي تحاول الاشتغال للكشف عن الأنظمة المعرفية، والأصول المختلفة التي تحرك المنهج واستراتيجياته؛ لهذا فإن لهذه الدراسة موقفا منهجيا مختلفا عليه تراهن، وبقوانينه تعتصم، فمعظم الدراسات السابقة كان أصحابها ينطلقون من رؤاهم الخاصة بهم، مما جعلها غير قادرة على أن تكشف - بقوة - السياق الحضاري والثقافي الذي تشكل من خلاله المنهج، ومر بمراحل السيرورة والنضج، ومن ثم بدأ يأخذ مهمته في إحداث التغيير النقدي في الفكر النقدي الحديث؛ لذا سعينا جادين لدراسة منهجين، يمثل كل واحد منهما لحظة تحول معرفية ونقدية في تاريخ النقد الأدبى الحديث الغربي والعربي على حد سواء. وليس هذا فحسب، بل إن المعالجات التي كانت تنجز، تتسم بالجزئية والمحدودية، عين أن هذه الدراسة تحدد خيارها المنهجي وتعلن أهدافها منذ البدء، فهي تعتمد آلية الحفر والكشف عن كل ما يحيط بالبنيوية وما بعدها وما يتصل بهما من العميرورة والتحول والتقبل؛ ولعل عنوانات بابي الدراسة وقصولهما أفضل دليل على ذلك.

يتكون عنوان الدراسة من شقين متماسكين؛ هما: البنيوية وما بعدها، والنشاز والنقار والتقبل. طعملية فهم حعولات البنيوية وما بعدها ومقولاتهما وإدراكها لا يمكن أن تتم إلا ضمن المنظومة والسياق الحضاري والثقافي الذي قام بإنتاجها، وعمل على تعضيدها، وبمعنتك الأصول المعرفية، والطرائق المنهجية، ومن ثم العمل على بثها بوصفها حركة أو منهجا يأخذ مهمته في تغيير المسار النقدي والمعرفية.

إن جذور ما بعد البنيوية مشتقة من تفكيك إشكائية البنيوية، بمعنى أن ما بعد البنيوية هي مسار منطقي في الحركة النقدية، جاءت لتتقص من قدر الدعاوى العلمية للبنيوية، بل هي رد فعل حذر لميل الفكر البنيوي إلى محاولة تيسير آرائه ونظراته حتى تصبح في مستوى فهم العامة؛ ولهذا كان التحول من البنيوية إلى ما بعدها، تحولا من مسار احتكار البنية إلى مسار ترويضها، والانتقال من البنية الممركزة إلى البنية المهمشة. وقد مثل بحث (دريدا) الشهير عن (البنية، العلامة، اللعب في خطاب العلوم الإنسانية) عام 1966، نقطة التحول واجتياز الحدود للنظرية النقدية من البنيوية إلى ما بعد البنيوية ومن هنا اقتصرنا في ما بعد البنيوية على استراتيجية (دريدا) بوصفها التطور النطقي ومن البنيوية، ولاسيما أنه أعلن رسميا بعد محاضرة (دريدا) وبحثه المشار إليه في أعلاء موت البنيوية، هما مهد لظهور مصطلح جديد هو مصطلح ما بعد البنيوية.

وقد بينا في من الدراسة أن ظهور مصطلح ما بعد البنيوية قد تأثى بعد بحث الدريدا) عام 1966، وظهر بصورة أكثر قوة وجاذبية بعدما تمرد الطلاب مع أحداث شهر خايو سنة 1968 في فرنسا، على البنية والنسق والنظام، وكان شعارهم الأبرز (فلتسقط البنيوية)، وبعدا عدد من رجال البنيوية يتبرؤون مثها، ويلثقد ون حول افكار (دريدا) البنيوية يتبرؤون مثها، ويلثقد ون حول افكار (دريدا) مستها افكارا مقوضة لتلك المفاهيم. وما طماننا نقديا على ما ذهبنا إليه في اختيادًا المناهية ما بعد البنيوية هو استراتيجية (دريدا) التفكيكية نفسها، التي هي عندنا خياد ما بعد البنيوية هو استراتيجية (دريدا) التفكيكية نفسها، التي هي عندنا خياد ما بعد البنيوية هو استراتيجية (دريدا) التفكيكية نفسها، التي هي عندنا خياد

نقدي منهجي؛ لأننا وجديا أن ما يعد التنبوية هي الإطار التطري لحريضة التفصيل، أما التفكيك فهو الإطار الاجراني. وقد اشارب الدراسيات النقدية إلى ذلك، بعبورة صريحة، وحصرت مصطلح منا بعد البنيويية بأطروحات التفعيد تحيية، ورؤيتها المنهجية، بوصفها أطروحات جاءت لتختلف مع البنيوية؛ ومن هذه الدراسيات دراسة (تيري إيغلتون)(نظرية الأدب)؛ ففيها بنس الناقد قصول دراسته على البنيوية، وما بعد البنيوية، وحصر الأطروحات(المابعد بنيوية) على وجهات نظر(دريدا) وتفكيكيته، وأعمال مدرسة(ييل) الأمريكية(ص205 - 241). وإلى التقسيم نفسه ذهب(وليم راي) في دراسته(المعنى الأدبي مـن الظاهراتيـة إلى التفكيكيـة) جـاعلا ممـا بعـد البنيويـة اسـتراتيجية(دريدا) حصرا(ص159 -167). وأكد(ك. م. نيوتن) ذلك، ورأى أن بحث (دريدا) هـو البحث المؤسس لتيار ما بعد البنيوية، وأن(دريدا) هو صاحب النفوذ الكبير في النظرية الأدبية، وتمثل أفكاره معطيات ما بعد البنيوية، التي حققت التقبل الكبير في النقد الأمريكي في السبعينيات من القرن العشرين، خاصة في جماعة من النقاد في جامعة (بيل) النقدية (ص155 -156). وتناول (جون ستروك) في دراسته (البنيوية وما بعدها من ليفي شتراوس إلى دريدا) كلا من (شتراوس)، و(بارت)، و(فوكو)، و(جاك لاكان)، بوصفهم نقاد البنيوية. أما (دريدا) فتناوله ممثلا لما بعد البنيوية التي أشار إليها في عنوان دراسته. ورأى(ليونارد جاكسون) في دراسته (بؤس البنيوية - الأدب والنظرية البنيوية) أن النقاد المتحررين من بنيويتهم، رأوا أن أعمال(دريدا) وأفكاره، هي معطيات ما بعد البنيوية، في حين أطلق النقاد المتحررون من مدرسة النقد الجديد في أمريكا على معطيات (دريدا) تسمية النقد التفكيكي (ص229، 287 -288). وبني (س. رافيندران) دراسته(البنيوية والتفكيك - تطورات النقد الأدبي) على أساس تطور منهجي ومنطقي لمسار النقد الأدبى، فاختار البنيوية ومن بعدها(التفكيك) بوصفه حركة ما بعد بنيوية في النقد الأدبى (ص138). وأشارت (سوزان روبين سليمان) في مقالتها (ما الذي يمكن للبنيوية أن تقدمه لنا) إلى أن مصطلح ما بعد البنيوية أصبح يطلق على محاولات(دريدا) وأتباعه(ما هو النقد، ص78).

ومن الدراسات العربية التي أشارت إلى ما نذهب إليه، دراسة (حامد أبو أحمد) (نقد الحداثة)، وفيها شدد الناقد على أن مرحلة ما بعد البنيوية، جاءت نتيجة لبحث (دريدا)

وقصد الإحاطة والتمييز بين البنيوية الشكلية والبنيوية النكوينية، ارتأيت تتبع هذه الأخيرة، فجاء الفصل الرابع بعنوان(البنيوية التكوينية)، وانبنى هذا الفصل على ثلاثة مباحث؛ تناول الأول جانب(صيرورة البنيوية التكوينية وسيرورتها)، أما المبحث الثاني، فقد عالج(الأدوات الإجرائية للبنيوية التكوينية)، وكان على خمسة محاور؛ هي (رؤية العالم)، و(البنية الدلالية)، و(الفهم والشرح)، و(الوعي المكن والوعي الفعلي)، و(التماسك والانسجام). ومن ثم بينا في المبحث الثالث (الموقف النقدي من البنيوية التكوينية)، وكان ذلك بمحورين؛ الأول (الموقف النقدي الغربي من البنيوية التكوينية)، والثاني (الموقف النقدي العربي من البنيوية التكوينية)، وقد بينا في كلا الموقفين علامات والتقبل والرفض.

أما الباب الثاني فكان تحت عنوان (ما بعد البنيوية)، وقد أسس هذا الباب على ثلاثة فصول؛ عالج الفصل الأول (صيرورة ما بعد البنيوية وسيرورتها)، وجاء على ثلاثة مباحث؛ هي المبحث الأول (نشأة ما بعد البنيوية وانتشارها)، وذلك في ثلاثة محاور؛ الأول (الجانبان التاريخي والجغرافي)، والثاني (المصطلح وتحديد المفهوم)، أما الثالث فكان (المفهوم وتعدد المصطلحات). والمبحث الثاني كان تحت عنوان (أثر المرجعيات في ما بعد البنيوية)، عالج الخلفيات الفكرية والأنساق المعرفية لما بعد البنيوية، وكان على ثلاثة محاور؛ هي (أثر المرجعيات اللغوية في ما بعد البنيوية)، و (أثر المرجعيات الفلسفية في ما بعد البنيوية)، و (أثر المرجعيات الدينية في ما بعد البنيوية). واختص المبحث الثالث بالحديث عن (طرائق إرسال ما بعد البنيوية). أما الفصل الثاني فقد اختص بالحديث عن (الأدوات الإجرائية لما بعد البنيوية)، وكان ذلك في ثلاثة مباحث؛ تناول الأول مقولة (الاختلاف)، وعالج الثاني مقولة (التمركز حول العقل)، وتناول الثالث مقولة (الانتشار)، و (الحضور والغياب)، و (الأثر)، و (التكملة)، و (اللعب).

وفي الفصل الثالث تحدثت عن (الموقف النقدي مما بعد البنيوية)، وانبنى هذا الفصل على مبحثين؛ الأول بين (الموقف النقدي الغريبي مما بعد البنيوية) عن طريق محورين؛ هما محور (استقبال ما بعد البنيوية وقبولها)، والثاني (رفض ما بعد البنيوية وانتقادها). في حين

خصص المبحث الثاني لبيان(الموقف النقدي العربي مما بعد البنيوية)، وتطلب ذلك محورين أيضًا: هما محور (قبول ما بعد البنيوية ومعطياتها)، والأخر(رفض ما بعد البنيوية وانتقادها).

وحاولت في الخاتمة الوقوف على أهم النتائج التي توصلت إليها، فكنت أعود إلى كل محور أستجلي منه ما استوقفني في طريق البحث، من حيث إن هذه الدراسة تطمح إلى أن تقدم إضافة إلى الجهود النقدية الحديثة في حقل المناهج النقدية.

### البنيوية وما بعدها النقيل

### الباب الأول: البنيوية

الفصل الأول: صيرورة البنيوية الشكلية وسيرورتها الفصل الثاني: الأدوات الإجرائية للبنيوية الشكلية الفصل الثالث: الموقف النقدي من البنيوية الشكلية الفصل الرابع: البنيوية التكوينية



### البنيوية وما يعدها النقيل

الفصل الأول صيرورة البنيوية الشكلية وسيرورتها



### الفصل الأول صيرورة البنيوية الشكلية وسيرورتها

في هذا الفصل ثلاثة مباحث؛ المبحث الأول يتحدث عن نشأة البنيوية الشكلية وانتشارها، والمبحث الثاني عن أثر المرجعيات في البنيوية الشكلية، والمبحث الثالث عن طرائق إرسال البنيوية الشكلية.

### المبحث الأول

### نشأة البنيوية الشكلية وانتشارها

في هذا المبحث سنتحدث عن ثلاثة محاور؛ يتخصص الأول بالجانبين التاريخي والجغرافي، ويتخصص الثاني بالمصطلح وتحديد المفهوم، أما الثالث فيتخصص بالمفهوم وتحديد المصطلح.

### المحور الأول؛ الجانبان التاريخي والجغرافي

ظهرت البنيوية، بوصفها منهجا ومذهبا فكريا، على أنها ردة فعل على الوضع الذري الذي ساد العالم الغربي في بداية القرن العشرين، وهو وضع تغذى من تبعثر المعرفة وتفرعها إلى تخصصات دقيقة متعددة، تم عزلها بعضها عن بعض، ومن ثم انعكس عليها<sup>(1)</sup>، حتى أصبحت تستعصي على كل تركيب، مما قد يزكي وجهة نظر الوجوديين فيما يرونه من عزلة الإنسان وضياعه، لكن التيارات والاتجاهات المختلفة من ماركسية وفرويدية لم تحقق الاطمئنان؛ لأنها تفتقر إلى النزعة العلمية في تفسير الظواهر، ومن ثم كان رد الفعل لمثل هذا الاتجاه هو الدعوة إلى النظام المتكامل والمتناسق الذي يوحد ويربط العلوم بعضها ببعض، فبرزت فكرة المنظومات المتكاملة في مجال العلوم الإنسانية

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية في الأدب، روبسرت شولز:11، والمصطلحات الأدبية الحديثة حراسة ومعجم البنيوية في الأدب، روبسرت شولز:11، ودليل الناقد الأدبي، دميجان الرويلي ودسعد إنجليزي/عربي، دمحمد عناني:103، ودليل الناقد الأدبي، دميجان الرويلي ودسعد البازعي:67.

وغيرها. ومن هنا ظهرت بوصفها منهجا يوحد العلوم<sup>(1)</sup>، و(النظام المحكم) الذي يتحد مع مختلف العلوم الحديثة، ويجعل العالم مالوظا للإنسان<sup>(2)</sup>؛ لأن هدفها الأساس هو "إنشاء علم المجموعات الإنسانية"<sup>(3)</sup>، الذي يفرض عليها إعادة تصنيف العلوم.

وجدت البنيوية في هرنسا بيئة صائحة للنمو والتكاثر، واصبحت البنيوية الفرنسية هي الشكل المعبر عن الطموح البنيوي<sup>(4)</sup>، إذ برزت حاجة ماسة، منذ أواسط الخمسينيات، إلى تيار فكري جديد، يستطيع تجاوز "ما في الوجودية من إفراط ومفالاة في الحرية الفردية، فتتجاوز ما عاق الوجودية نفسها عن تحمل الأعباء الاجتماعية التي أثقلتها، كما تتجاوز عجز الوجودية عن التغلب على الحيرة السياسية والإيديولوجية التي خلقتها القطيعة مع الشيوعية السوفيتية. ولقد بدت البنيوية كأنها تتيح لأتباعها-على الأقل- فرارا فكريا جديرا بالاحترام من مواجهة قصور الماركسية والوجودية على السواء، إذ كان توجهها الفلسفي الواسع، النظر إلى الواقع الاجتماعي كله، بوصفه تفاعلا بين أبنية جمعية لا واعية في آخر الأمر "(5). وهذا الأمر يعبر أيضا عن أزمة، وجد اليسار الفرنسي نفسه فيها بعد انفصاله عن الشيوعية السوفيتية، بسبب السياسة الدكتاتورية التي انتهجها (ستالين)، والتي شوهت الحركة الماركسية (6)، وكانت تلك الأحداث التيوسا صدم الإنسان الغربي، وفي ظل ذلك تسرب النقد البنيوي إلى الساحة بارتدائه

<sup>(1)</sup> ظ: المصطلحات الأدبية الحديثة:103.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية في الأدب:12.

<sup>(3)</sup> البنيوية، جان ماري أوزياس وآخرون:21.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية بين فرنسة وروسية (ش.م)، غريجون ريغزن.

<sup>(5)</sup> عصر البنيوية من ليفي شتراوس إلى فوكو، أديث كيرزويل:15، وظ: مشكلة البنية- أو أضواء على البنيوية، د.زكريا إبراهيم:13-14.

<sup>(6)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر، عبد الغني باره:97.

لبوس العلم التجريبي، فبدا وكانه المنقذ الوحيد لهذا الإنسان المهزوم، ومن هنا تمسك اليسار الفرنسي ومفكروه بالبنبوية(١).

وعموما كانت هناك عوامل ساعدت على ظهور البنيوية؛ منها:

1) الاهتمام بالدراسات اللسائية: ازدهرت البنيوية في ستينيات القرن العشرين، بوصفها محاولة "الإعادة التفكيربكل شيء من جديد من وجهة نظر الألسنية "(2). ويفسر لنا هذا سر الارتباط الجنيني بين فكرة البنية ومرتكزها اللغوي، سواء أكان في الظاهرة اللسانية ذاتها، أم في المعرفة المترتبة على فحصها بمنظار العلم الموضوعي، وهذا ما يلاحظ في الفكر الفرنسي

ومرّت البنيوية بأطوار متداخلة؛ كان الطور الأول منها، وهو الأطول نسبيا، طورا من تاريخ الألسنية، قدمت فيه البنيوية أطر النقاش النظري في الألسنية. أما الثاني، فكان محاولة لتطبيق قواعد البنيوية على مبادئ الألسنية وعلى الأدب. واختص الثالث بمحاولة تطبيق أصول البنيوية على حقول أخر. أما الطور الأخير فيمثل انهيار البنيوية (4).

2) فشل(النقد الجديد) في تنمية نظرية لغوية متكاملة، في عصر كانت فيه المؤثرات كلها تشير إلى ذلك، علاوة على النغمة (الأورثوذكسية) المحافظة عند (إليوت) وأتباعه، التي أدت إلى حدوث التناقض في مختلف آراء النقاد الجدد ومواقفهم، مما أدى إلى اتهام النقد الجديد بأنه فكر رجعي أرستقراطي، يمثل النخبة وليس العامة. وفي ظل الفراغ النقدي الذي خلفه جمود النقيد الجديد، وعدم قدرته على مواجهة التحديات المطروحة في الساحة،

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:14، والمرايا المحدبة- من البنيوية إلى التفكيك، دعبد العزيز حمودة:160 .161

<sup>(2)</sup> نظرية الأدب مدخل، تيري إيغلتون:159.

<sup>(3)</sup> ظ: البنيوية، أوزياس وآخرون:227، وقضية البنيوية - دراسة ونماذج، د.عبد السلام المسدي:16.

انسحب منها، وحلت أسماء جديدة في الساحة الثقافية، لها القدرة على تبني أفكار المشروع البنيوى وتطويرها (١).

(3) الإسهامات الفكرية المتوعة: إذ تبنى فلاسفة اليسار الفرنسي ومفكروه البنيوية في أنموذجها اللغوي في دراساتهم المتنوعة، وعمل كل منهم على إنضاج البنيوية في حقل من حقول المعرفة. وربما كان خير دليل على اكتساب البنيوية طابع المنظور الفكري أو العقائدي، هجوم بعضهم على وجودية (سارتر)، والاستعاضة عنها بفلسفة بنيوية علمية صارمة، تتكئ على انثروبولوجيا (كلود ليفسي شيتراوس)، والتحليل النفسي (اللاكاني)، وقراءة (التوسير) للماركسية (3)؛ تلك التي يرفض من خلالها "ربط الفكر الماركسية المتربية، بحيث ويريد إقامة نسق منطقي في قلب الخطاب أو النظرية الماركسية، بحيث تكسب فيمتها من ذاتها، وتنبثق فيها الحقيقة من ترابط النسق ومنطقيته الذاتية "(3). وبذلك لم تعد البنيوية "مجرد حركة منهجية علمية تبرز أهمية مفهوم (البنية) في تفسير الظواهر الفيزيائية، والبيولوجية، والسيكولوجية، والاجتماعية، واللغوية، والتاريخية... إلخ، بل أصبحت أكثر من مجرد تطبيق المتحليل البنيوي على بعض المجالات العلمية، إذ صارت المحور الذي تدور حوله المشكلة الجذرية الكبرى التي تواجه عصرنا بأسره "(4).

أما ظهور البنيوية أمريكا، فقد تأخر بعض الوقت، بسبب استمرار شعبية وجودية (سارتر) وتشديدها على حرية الإنسان، وأهمية الذات؛ وهي أفكار تتفق مع المنظومة الثقافية الأمريكية بالدرجة الأولى، ومن ثم كانت هذه الأفكار ذات تأثير شديد في المثقف الأمريكي، وريما يعود ذلك إلى اختلاف المزاجين الثقافيين الفرنسي

<sup>(1)</sup> ظ: المرايا المحدبة:155-156.

<sup>(2)</sup> ظ: بؤس البنيوية: 26-27، وقضية البنيوية: 105.

<sup>(3)</sup> النقد البنيوي بين الإيديولوجيا والنظرية، محمد علي الكردي:144.

<sup>(4)</sup> مشكلة البنية:28.

<sup>(5)</sup> ظ: المرايا المحدبة:162.

والأمريكي؛ إذ إن المسعى المعرف الأمريكي ينطلق من تقاليد مختلفة، فالأمريكيون يقللون من أهمية التاريخ وينظرون إلى المستقبل، والفرنسيون يميلون إلى تمجيده، ويحفظون الماضي<sup>(1)</sup>. ويرى(عبد العزيز حمودة) في ذلك دلالة على تأكيد العلاقة العضوية بين المزاج النقافي واستقبال البنيوية، فالفرنسيون كانوا يحتضنون الأفكار الوجودية، التي لبّت أغراضا سياسية مرحلية آنذاك، وهم في الوقت ذاته، رهائن الجامعات الفرنسية التي تهتم بالتاريخ الأدبي، ومن ثم كان دعاة البنيوية الأوائل يرغبون في العودة إلى النص، بوصفه أحد الأنشطة الخاصة التي لا يتقنها الجميع<sup>(2)</sup>، تحت مسمى(شرح النصوص)<sup>(3)</sup>.

وثمة من يرى أن الفضل الأكبر في ظهور البنيوية الفرنسية في نيويورك، يعود إلى (رومان ياكبسون) الذي نزح بعد الاحتلال النازي لباريس إلى اسكندنافية، ثم إلى الولايات المتحدة، وكان علم اللغة الأمريكي حينذاك يمر بواحد من أفضل أطواره؛ وهو الطور السلوكي. فقد قدّم (ياكبسون) محاضراته الشهيرة (الصوت والمعنى) (4)، لمثقفي الولايات المتحدة. ومنذ ذلك الحين شكلت البنيوية جاذبية فكرية، لا يستطاع نكرانها، في العالم الغربي؛ لتمردها على مجموعة الأنظمة السائدة في الغرب بتجلياتها كلها، ولرفضها المركزية الأوروبية، من أجل بناء صرح فكري إنساني، ولهذا يرى (شتراوس) أنها ظهرت، وهي ذات أهمية عظمى؛ لدعمها الديمقراطية، ولعملها من أجل المساواة بطريق أكثر فاعلية من الضمانات الدستورية، بل إنها تلقي بثقلها في تأكيد مبادئ المساواة الإنسانية؛ لإلغائها الفوارق بين المجتمعات، وبهذا انطوت على أهمية سياسية، غذت العقل الأوربي، بوصفه محرك الحضارة وباني المستقبل الجديد (5).

وعندما وصلت أطروحاتها ومبادئها التحديثية إلى وطننا العربي في أواخر الستينيات وبداية السبعينيات، ظهرت رغبة التحديث عند نقادنا؛ وذلك بإعلان حالة التمرد والمقاطعة

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:259.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة:82.

<sup>(3)</sup> ظ: المسطلحات الأدبية الحديثة:103.

<sup>(4)</sup> ظ: بنيوية ياكبسون- التأسيس والاستدراك(ش.م)، ليونارد جاكسون.

<sup>(5)</sup> ظ: عصر البنيوية:35.

للمناهج السياقية المتداولة، التي غدت في نظرهم عاجزة عن الإيفاء "بمتطلبات دراسة النص "(1)، ورغب بعض النقاد في إصباغ النقد العربي الحديث بصبغة تقوم على صبغة العلم الحديث، الذي يتمتع بالعلمية الموضوعية (2)؛ وذلك بتجاوز التأويلات والشروح الخارجة عن الأثر الإبداعي. وكانت الدول العربية الفرانكفورنية هي السباقة في تطبيق البنيوية ولاسيما دول المغرب العربي<sup>(3)</sup>.

وصور (عبد السلام المسدي) التمثل البنيوي في النقد العربي على أنه قضية، بقوله: "التبس أمرها بيننا واصطبغت في مناخنا العربي بما لم تصطبغ به عند غيرنا، تلك هي قضية البنيوية"(4)، وأخذت طائفة من النقاد تتصور بأن البنيوية هي المنهج الأمثل والأفضل للخروج من تقليدية العملية النقدية السائدة آنذاك، فرأى (جمال بن الشيخ) أن على النقد "إما أن يكون بنيويا أو لا يكون"(5)، وميزتها (فدوى مالطي) من "بين كل المدارس الأدبية النقدية ... التي تتفق بشكل أكثر ملاءمة مع دراسة الأدب العربي الكلاسيكي"(6)، وتنكّر بعضهم للمسيرة النقدية التي كانت شائعة قبل وصول المد البنيوي للساحة العربية، ففي حديث (صلاح فضل)عن مسيرته النقدية، التي بدأها مع المناهج السياقية، ولاسيها الواقعية، يقول: "ثم لم يلبث أن اتضح لي أن العالم قد بدأ يتكلم نسبيا بلغة مغايرة، لغة نقدية كانت هي اللغة البنيوية "(٦)، ويتهم من يتمسك بالمناهج النقدية السابقة للبنيوية،

<sup>(1)</sup> صورة المنهج الحديثة في نقد الشعر من خلال بعض النماذج الأكاديمية (المربد13)، ضياء خضير:246.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث، محمد غنيمي هلال:10.

<sup>(3)</sup> ظ: استقبال الآخر- الغرب في النقد العربي الحديث، سعد البازعي:173-174، والبنيوية التكوينية- النظرية والتطبيق في النقد المغربي (ش.م)، إدريس نقوري، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة - دراسة في نقد النقد، محمد عزام: 245.

<sup>(4)</sup> قضية البنيوية:4.

<sup>(5)</sup> آليات المناهج الحديثة - تنظير وإنجاز (المريد 13)، عبد الجبار البصري:10، وينظر مصدره هناك.

<sup>(6)</sup> بناء النص التراثي- دراسة في الأدب والتراجم، فدوى مالطي: 13.

<sup>(7)</sup> حوار مع صلاح فضل، خيرة الشيباني:125.

التي سعى هو وآخرون إلى تأصيلها في واقع النقد العربي، بأن ذلك المتمسك "يتحدث بلغة مخالفة للغة العصر، ويغفل كل المنجزات العلمية والفكرية للحضارة الحديثة"(!).

ومن النقاد من نظر إلى الثمانينيات من القرن العشرين على أنها الحقبة الفعلية للنقد العربي، إذ يرى "أن دراسة الخطاب العربي لا يمكن لها أن تورخ له إلا ابتداء من الثمانينيات، وهي فترة تأثره بالمذاهب النقدية الغربية"(2)، وأكد (سعيد الغانمي) ذلك بقوله: "كان النقد قبل الثمانينيات يجري باتجاه خطي عن وقائعية تُربط بمستوى التاريخ والسياق والبيئة، بينما بدأ في الثمانينيات يحفر في عمق النص ووسائله بطريشة نقدية ومعرفية تتسم فيها قراءة النصية ضوء داخلي"(3).

وواضح- هنا- تجاهل هؤلاء النقاد للحركة النقدية الحديثة التي خلقها رواد النقد العربي الحديث ابتداء من خليل مطران وجماعة الديوان، وأبولو، ورواد الشعر الحر، ونقاد قصيدة النثر. ويبدو أن الدافع لمثل هذا الكلام، أن هؤلاء النقاد بدأوا بالكتابة النقدية في تلك الحقبة، وأرادوا ربط النقد بهم، هذا من جانب، وأن ثمة نقادا أعلاما اشتهروا بالمناهج الانطباعية والسياقية، غطوا عليهم الساحة النقدية آنذاك، من جانب آخر. لكن المفارقة الدالة التي لم يلتفت إليها كثيرا، هي أن ظهور البنيوية وصعودها في الممارسات النقدية العربية لم يبدأ إلا بعد انحسار مدّها في موطنها الأصلي فرنسا في عام1968. وربما يكون ذلك وراء عدم وجود كثير من التمثل والظهور النقدي للبنيوية الشكلية في ثقافتنا؛ فليس هناك سوى طائفة من الدراسات التعريفية والشارحة والمبثوثة هنا وهناك، وطائفة من التطبيقات المتفرقة، ولاسيما في دول المشرق العربي.

### المحور الثاني: المصطلح وتحديد المفهوم

 البنية في الحد اللغوي: البنائية أو البنيوية مصطلح مستمد من لفظ البنية التي تعد حجر الأساس في المشروع البنيوي، ويتحدد معنى البنية في اللغات الأوروبية، في

<sup>(1)</sup> من:126.

<sup>(2)</sup> الخطاب النقدي في مواجهة اللغة، عادل الشجاع:385.

<sup>(3)</sup> مثة عام من الفكر النقدي، سعيد الغانمي:209.

بربيد. Structure ، مشتق من الأصل اللاتبني Structe ، الذي يدر أن لفظ (البنية) عندهم- الصورة المنتظم فيها وهويته المراعلي أن لفظ (البنية) الشيء عندهم الصورة المنتظم فيها وهويته الذائية الإنشاء والبناء، وبنية الشيء عندهم البناء بنيا وبناء وبنوره أ الإنشاء والبناء، وبي البناء البناء البناء بنيا وبناء وبني، نقيض البناء وبني اللغة العربية، في قولهم؛ بني البناء البناء الجمع، وبني الشيد ... . وع اللغة العربيسة، وابنية، وابنيات جمع الجمع، وبنى الشيء بنيا، وبناء، والبناء: المبنى، والجمع ابنية، وابنيا، وبناء، والبناء: المبنى، والمستعمل مجازا في معان تدور حول التأسيس وبنيانا: القام جداره ونحوه واستعمل مجازا في معان تدور حول التأسيس

 ♦ البنية والبنيوية في الحد الاصطلاحي: يتحدد معنى البنية اصطلاحا بالاعتمار على التصور الوظيفي للبنية، بوصفها عنصرا جزئيا مندمجا في كل اعم وبهزه على المسكر الشكل والكل "المؤلّف من ظواهر متماسكة، يتوقف صل فهي تجمع بين الشكل والكل "المؤلّف من ظواهر متماسكة، منها على ما عداه، ويتحدد من خلال علاقته بما عداه"(3). فهي نسق من العلاقات الباطنة[...] له قوانينه الخاصة المحايثة، من حيث هو نسق يتصف بالوحدة الداخلية والانتظام الذاتي، على نحو يفضي فيه أي تغيري العلاقات إلى تغير النسق نفسه، وعلى نحو ينطوي معه المجموع الكلي للعلاقات على دلالة يغدو معها النسق دالا على معنى "(4).

ويتضمن هذا التحديد مسلمات بنيوية، تحددها (أديث كيرزويل) بالنقاط الآتية:

أولها: أن البنية تصور عقلي أقرب إلى التجريد منه إلى التعين (فالبنية هي ما نعقله بصياغة منطقية - من علاقات الأشياء لا الأشياء ذاتها). وثانيها: أن موضوع هذا التصور يتصف بأنه حقيقة لا شعورية، لا تظهر بنفسها، بل تدل عليها آثارها أو نتائجها. وثالثها: أن هذه الحقيقة اللاشعورية الباطنة(الكامنة في الموضوعات، أو الكامنة في عقولنا المدرك لها- بمعنى أدق) حقيقة آنية تلفت الانتباه إلى تشكلها في الآن أكثر من تشكلها عبر

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية، أوزياس وآخرون:12.

<sup>(2)</sup> ظ: لسان العرب، ابن منظور: 522/1 (ب ن ي)، والمعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون:1/72، والمورد- قاموس إنكليزي عربي، منير البعلبكي:919.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية":32.

<sup>(4)</sup> عصر البنيوية:289.

الزمان، وتميل إلى الثبات أكثر مما تميل إلى الحركة. ورابعها: أن هذه الحقيقة الآنية تلفتنا إلى نفسها أكثر مما تلفتنا إلى فاعلها، وتكشف عن نظامها المحايث أكثر مما تكشف عن الذات الفاعلة في هذا النظام"(1).

وربما كان لـ(رولان بارت) أثر مهم في إعطاء مصطلح (البنيوية) منطلقه الأول سواء في مجال التنظير أو التطبيق؛ وذلك من خلال وصفه (للبنية)، كما في قوله: "إن البنية طريقة لتحليل الفنون الثقافية، وذلك بمقدار ما تتولد هذه الطريقة من مناهج اللسانيات المعاصرة" (2). ويوضح هذا المفهوم بشكل أدق، فيقول: "إن البنيوية بمعناها الأخص هي محاولة نقل النموذج اللفوي إلى حقول ثقافية أخرى (3). وتستند هذه الفكرة في رأي (جوناثان كالر) إلى اعتقادين أساسين: الأول: هو أن الظواهر الاجتماعية والثقافية ليست موضوعات مجردة، أو أحداثا مادية، بل هي موضوعات أو أحداث ذات معنى، ومن ثم فهي إشارات أو علامات. الثاني: أن هذه الموضوعات أو الأحداث ليست جواهر أو ماهيات قائمة بذاتها، وإنما هي مجموعة من العلاقات الداخلية أو الخارجية. والبحث في ماهيات وما ينتظمها من أنساق هو الذي يجعل منها أبنية ذات معنى (4).

ولعل هذا ما حدا ببعضهم إلى القول بأن كل علم من العلوم لا بد من أن يكون بنيويا (5).

ومن بين أهم التعريفات في الفكر الغربي والعربي الحديث، ما نجده في:

1/ محاولة (جان بياجيه) إعطاء تفسير شامل للبنية من وجهة نظر علم النفس العام، إذ يقول: إن البنية هي نسق من التحولات له قوانينه الخاصة باعتباره نسقا في مقابل الخصائص المميزة للعناصر علما بأن من شأن هذا النسق أن يظل قائما

<sup>(1)</sup> مِن:289-299.

<sup>(2)</sup> تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:170.

<sup>(3)</sup> معرفة الآخر- مدخل إلى المناهج النقدية الحديثة، عبد الله إبراهيم وآخرون: 41.

<sup>(4)</sup> ظ:من:41.

<sup>(5)</sup> ظ: مشكلة البنية:41.

ويزداد ثراء بفضل الدور الذي تقوم به تلك التحولات نفسها، دون أن يكون من شأن هذه التحولات أن تخرج عن حدود ذلك النسق، أو أن تهيب بأية عناصر أخرى تكون خارجة عنه"(1). ولهذا المفهوم أهمية بالغة؛ لأنه يتشكل من عناصر ثلاثة يمكن عدها المادة الخام المكونة للبنية، وهي:

- 1 التكلية: وهذا العنصريفترض أن (البنية) تشألف من عناصر داخلية تحكمها قوانين الكل. معنى ذلك أن البنية لا تضم عناصر خارجية منتمية إلى أنظمة أخر، كما أن حكمها ليس حكم العناصر المجموع بعضها إلى بعض، أو المنعزل بعضها عن بعض، إنما المهم ما ينتظم تلك العناصر من علاقات، ويشد بعضها إلى بعض من سمات خلافية (2) وقد عبر (عبد السلام المسدي) عن ذلك بأن الفرد "يتجاوز ساعة المحاورة الوجود الفردي لأجزاء الكلام"(3)، وأنه لا معنى لوصل البنى الذرية في النص الأدبي وضم بعضها إلى بعض دون الاهتداء إلى الخيط الرابط بينها (4).
- 2 التحويلات: في البدء يقرر (بياجيه) أنه لا يمكن لأي نشاط بنيوي، إلا أن يقوم على مجموعة تحويلات (5)، بمعنى أن البنيات ليست ثابتة، إنما متحولة ومتغيرة، لكن لهذا التحول آلية خاصة تخضع لقوانين داخلية متحكمة في عناصر البنية، لا لعوامل خارجية مفروضة عليها، ولكن لما كان هذا التحول مستمرا، وكانت البنية موقوفة على البعد (السنكروني)، أثار ذلك قضية غاية في الأهمية؛ هي الحدود

<sup>(1)</sup> البنيوية، جان بياجيه:7.

<sup>(2)</sup> ظ: من:9، والبنيوية وعلم الإشارة، ترنس هوكز:13.

<sup>(3)</sup> قضية البنيوية:12.

<sup>(4)</sup> ظ: من:65.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية، بياجيه:8-9، والبنيوية وعلم الإشارة:13.

الزمانية المتخذة معيارا لإقامة البنية (1). وفي هذا المجال يشير (صلاح فضل) إلى اختلاف وجوه (السنكرونية) الزمنية، وانتظام البنى في مستويات مختلفة، وتجليها في مظاهر متنوعة، فالبنية الرياضية مثلا لا تقتضي زمنا، كما لا يقتضي التحول من بنية إلى أخرى زمنا. أما الوقائع والأحداث فتخضع لعامل الزمن داخل البنية ذاتها وفي تحولاتها المستمرة (2)، أما (المسدي) فيقر بالتعاقب الزمني كذلك، ويرى أن الحدث لا يستقر على حال مطلقا، لكن الحديث عن بنية، يقتضي بالضرورة تصور "زمن تقديري الذي هو موقف افتراضي يقوم على القيمة الاعتبارية للأشياء، كما تعبر عنه اللغة "(3).

5 - التنظيم (التحكم) الذاتي: يذكر (بياجيه) أن للبنية القدرة على أن تضبط نفسها بنفسها داخليا (4) ، وأن أي تغير فيها يفسر على أنه إعادة التوازن للكل؛ مما يؤدي إلى نوع من المحافظة عليها ، بمعنى "أن التحويلات الملازمة لبنية معينة لا تؤدي إلى خارج حدودها ، ولا تولد إلا عناصر تنتمي دائما لها ، وتحافظ على قوانينها (5) ؛ ولهذا ينبه (صلاح فضل) على أن الانفلاق في حدود ذاتية لا يحول دون اندماجها أو اندراجها في بنية أخرى أوسع منها ، ومن ثم تندرج هذه البنية ضمن بنية أوسع منها ، وهكذا تتضام البنى لا لتؤلف بنية واحدة ، وإنما لتختلط بعضها في بعض ، وتكون شبه جزر تنتظم فيما بينها ، وكأنها "اتحادات فدرالية" (6) ، ويؤكد (زكريا إبراهيم) أن التنظيم الذاتي لا بد من أن

<sup>(1)</sup> ظ: النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية، د.محمد الناصر العجيمي:359.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي، د.صلاح فضل:190.

<sup>(3)</sup> قضية البنيوية:15.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية، بياجيه:9.

<sup>(5)</sup> الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب الملتزم بالإسلام، د.عدنان علي رضا النحوي:57.

<sup>(6)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبي:191.

The second of th يتجلى على "شعكل (إيقاعات) و(تنظيمات) و(عمليات)، وهذه كلها يتجلى على "شعكل (إيقاعات) و النبات ضربا من الاستمراء 1 . يتجلى على شمس المن البنيات ضربا من الاستمرار أو المحافظة عبارة عن اليات بنيوية تضعن للبنيات ضربا من الاستمرار أو المحافظة عبارة عن آليات بيوي عنصر الزمن في تحول البنية ، عنصرا عنص الذات (1), وبذلك يحون عنصرا

اصراعيد سبر- المناوس) للبنية في مجال الانثروبولوجيا، الدي تعر /2 مفهوم (مكلود ليفي شيتراوس) للبنية في مجال الانثروبولوجيا، السني تعر مفهوم (كلود بيمي سن - مفهوم (كلود بيمي المناود المناود المناود المناود الأطروحات اكتمالاً (2) ، إذ يعلن منذ البداية عن أنها الطروحته البنيوية أكثر الأطروحات المناود اطروحته البنيويه احسر المرابع النسق أو النظام، فالبنية تتألف من عناصر تحمل "ولا وقبل كل شيء طابع النسق أو النظام، فالبنية تتألف من عناصر بحمل اوه وسبى من الله المان أي تحول يعرض للواحد منها أن يحدث تحولا في باقى يكون من شأن أي تحول يق باقى يصون سن سب ي المقصود بهذا المفهوم، فيقول:"إن عالم الاجتماع الذي المناصر"(3)، ويشرح المقصود بهذا المفهوم، يواجه كثرة هائلة من الظواهر الاجتماعية من طقوس، وعقائد، وأساطير، سرعان ما يتحقق من أن كل هذه الظواهر تعبر بلغة خاصة عن شيء مشترك بينها جميعا، وليس هنا الشيء المشترك- على وجه التحديد- سوى(البنية)"(4) بمعنى أنه يدور حول العلاقة بين النظام والفوضى، فالظواهر الاجتماعية كما تتجلى للعيان ظاهريا تبدو بحال الفوضى وعدم التماسك، بحيث يداخلنا شعور يخروجها عن كل رابط ومنطق، ومع ذلك فإننا إن نحن تفحصناها بدقة نتبين وجود خيط رابط بينها جميعا، وعلاقات راسخة قائمة بين "حدود متنوعة تنوعا لا حصر له"(5)؛ وهذه الحدود لا تعدو كونها معطيات غضلا(6). ومن هنا فإن دلالة الظواهر تتضح باستشفاف الروابط الخفية التي تشد بعض عناصرها إلى بعض، من أجل الوصول إلى البنية المطمورة في أعماقها، ولكي يحدث هذا، لا

March & March

<sup>(1)</sup> مشكلة البنية:35.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية:362.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية:35.

<sup>(4)</sup> من:35.

<sup>(5)</sup> مشكلة البنية :35.

<sup>(6)</sup> ظ: من:35. 

The second second

بد من دراسة العناصر وهي مجتمعة، وذلك بإقامة صدلات حوارية بينها تنبثق منها "الرسالة الحقيقية المشتركة التي تحملها هذه الظواهر"(1). ولذلك صرفت البنيوية "وجهتها نحو غاية عملية مفادها اكتشاف الباطن المنسجم من خلال فوضى الظاهر"(2)، بمعنى أن كل بنية لا بد من أن تتوافر فيها "(بنية تحتية) أو (سفلية)؛ لأنها في صميعها (آلية) لا شعورية، تكمن خلف العلاقات المدركة، وتعمل عملها من وراء الوعي المباشر للأفراد"(1)؛ وبهذا تصبح (البنية) قانونا "يحكم تكون المجاميع الكلية من جهة، ومعقولية تلك المجاميع الكلية من جهة أخرى"(4)، و"طريقة نصل بها إلى دقة العلوم المضبوطة، وهي طريقة لا نستخلص بها على ميكانيكية أو جزئية، وإنما نبرز بها العلاقات التي تشكل بنية الظاهرات، وهي بنية لا يمكن إرجاعها إلى ما هو أصغر منها، وبها نفهم هذه الظاهرات، وهي بنية لا يمكن إرجاعها إلى ما هو أصغر منها، وبها نفهم هذه الظاهرات، إننا بالتحليل العميق نصل إلى الثابت وراء المتغير"(5).

Control of the Contro

وي مضمار هذا المفهوم تبرز لنا قضية مهمة هي النموذج<sup>6)</sup>، أشار إليها (زكريا إبراهيم)، عندما رأى أن (البنية) لا تدرك استنادا إلى إجراء تجريبي نعقد بمقتضاء روابط بين الأشياء المتجلية على السطح، والواقعة تحت الحس المباشر، إنما تتطلب القضية استنباط نماذج تجريبية قائمة على علاقات محددة وصريحة ومتضامة، بحيث لا يطرأ تغيير على عنصر منها دون أن يسعى إلى العناصر الأخر المترابطة فيها، فيطرأ عليها تحول مماثل يتيح توازنا جديدا للنموذج، كما يسمح بالتنبؤ وبالتحولات وتفسيرها (7)، وقد أشار (مسلاح فضل) إلى الفرق بين العلاقات الاجتماعية والنموذج البنيوي لدى (شتراوس) من

<sup>(1)</sup> مِن:36

<sup>(2)</sup> قضية البنيوية:46.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية:37.

<sup>(4)</sup> من:37.

<sup>(5)</sup> بنيوية كلود ليفي شتراوس، الطاهر وعزيز:61.

<sup>(6)</sup> ظ: النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية:361.

<sup>(7)</sup> ظ: مشكلة البنية:36–37.

حيث إن هذه العلاقات تشكل المادة الأساس المعاينة والظاهرة على ظاهر المكون الاجتماعي، أما النموذج فهو تصور تجريدي، أو استنباط رياضي له بالابستيمولوجيا أكثر من رابط (1)، وأضاف خصيصة أخرى على (نموذج) الخصائص التي حددها (زكريا أبراهيم) (2)، تتجلى بأن الباحث يحتاج إلى نماذج مختلفة ومنتوعة تمكنه من السيطرة في بحثه، ولكنه قد يكتفي بواحد، إن كانت له من الخبرة والدراية الإجراثية ما يمكنه لاستيعاب جوانب الحالة المراد بحثها كلها (3). وعلى وفق هذا التصور والمنطق تصبح البنية تصورا تجريديا "من خلق الذهن وليست خاصية للشيء، فهي نموذج يقيمه المحلل عقليا ليفهم على ضوئه الشيء المدروس بطريقة أفضل وأوضح، فالبنية موجودة في العمل بالقوة لا بالفعل، والنموذج هو تصورها، وكلما كان أقرب إليها وأدق تمثيلا لمعالها كان أنجح "(4).

8/ مفهوم (جيل ديلوز) للبنية ، الذي حدده من وجهة نظر فلسفية شمولية ، لذا كان مفهومه متكاملا ، ينطلق به من محددات ثلاثة للبنية ، تتجلى بقوله "البنية ولا - هي بمثابة (وضع لنظام رمزي ، لا يمكن رده إلى نظام الواقع ، ولا إلى نظام الخيال ؛ لأنه نظام ثالث مستقل عن كل منهما ، واعمق من كل منهما) . والبنية - ثانيا - حقيقة (طوبولوجية) ، ذات (وضع مكاني ) خاص ؛ لأنها تتحدد دائما بعلاقات (التقارب) أو التباعد ، والبنية - ثالثا - (لا شعورية) ؛ لأنها أشبه ما تكون بحقيقة خفية (تحتية) (سفلية) ، تعمل عملها بشكل ضمني "(5) ولاشتمال البنية على هذه الخصائص والمهرزات ، عرفها بأنها "حقيقة دون أن تكون . واقعية ، مثالية (أو عقلية) ، دون أن تكون مجردة "(6) . ف (ديلوز) يهتم بإبراز الطابع . واقعية ، مثالية (أو عقلية) ، دون أن تكون مجردة "(6) . ف (ديلوز) يهتم بإبراز الطابع .

the W

44 11 1

Photosophia Contra

The same was great the will

the water to making the water

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي:185.

<sup>(2)</sup> ظ: مشكلة البنية:36-37.

<sup>(3)</sup> هَا: نظرية البنائية في النقد الأدبي:186.

<sup>(4)</sup> مِن:293.

<sup>(5)</sup> مشكلة البنية:38.

<sup>(6)</sup> من:38

الكموني للبنية، ويقر بأن كل ما تتعرض له البنية من كدمات وتصدعات فهي من الداخل(1)، الباطن، وليس من مؤثرات الخارج.

4/ محاولة (ميشيل فوكو) علمنة (البنية) لمنح نتاجه الفكري جنسية علم، فينطلق من تحديد علمي، فيقول عنها: هي-حاليا- مجموعة المحاولات التي نقوم بواسطتها بتحليل ما يمكن تسميته الركام الوثائقي، أي مجموعة العلاقات والآثار والإشارات التي تركتها الإنسانية في الماضي، والتي ما زالت تكونها يوميا، وبعدد متزايد حولها "(2).

إن المفهومات السابقة عن(البنية) جاءت مختلفة، ونتيجة لذلك، صعب تحديد البنيوية هي الأخرى، ذلك أن البنيويين انفسهم يرفضون تعريف ما ينتهجونه أو تقديم بطاقة تعريفية لمنهجهم، وعلى الرغم من ذلك الاختلاف، فإننا نجد أن معظم رجال البنيوية، يصفون البنيوية، بأنها ليست فلسفة، ولا إيديولوجيا، وإنما هي منهج وطريقة في التناول والنظر إلى الأشياء (ف). وإذا كان هذا التوع في النصور المقترن بتعدد المتصورين وبتغير أماكنهم وحقول اشتغالهم، دليلا على التقبل والانتشار، فإن الحديث عن(البنية) و(البنيوية) في المعاجم والقواميس والموسوعات الأجنبية التي نستطيع أن نتامس الاختلاف والتوع فيها أيضا، دليل لا أدل منه على التقبل والانتشار. ومن هذه المعاجم والقواميس والموسوعات:

انتشارها في حقول معرفية متنوعة، بتثبيت نقاط، عدة لها: أ= طريقة، إشارة، انتشارها في حقول معرفية متنوعة، بتثبيت نقاط، عدة لها: أ= طريقة، إشارة، بناء. ب توسعا، تناسق أقسام البناء من حيث التقنية المعمارية والجمال التشكيلي. ج كيمياء وفيزياء، تجمع أقسام مختلفة أو نقاط في مجموعة، فتتيح لها التماسك. د = فلسفة: حيث ينحو الاختصاصيون والمؤلفون في استعمال فتتيح لها التماسك. د = فلسفة: حيث ينحو الاختصاصيون والمؤلفون في استعمال

<sup>(1)</sup> ظائمن:39.

<sup>(2)</sup> البنيوية والتحليل الأدبي، ميشيل فوكو:15.

<sup>(3)</sup> ظه البنيوية، بياجيه 116، والانثروبولوجيا البنيوية، كلود ليضي شتراوس:167/2، والبنيوية، اوزياس وآخرون؛ 300.

Structure "بنية، مناح مختلفة، بصدد مجموعة أو كل مؤلف من ظواهر متظافرة، بحيث يتبع كل منها الظواهر الأخر، ولا يمكن أن تكون ما هي إلا في علاقاتها بها(1).

2) موسوعة (الالاند) الفلسفية التي تكشف عن الانتشار والتنوع المعرفي، والتي ينبثق مفهوم البنية فيها، من تصور شمولي، فالبنية هي: أ/ ترتيب الأجزاء التي تشكل كلا، في مقابل وظائفها. يقال هذا في: 1// البيولوجيا، على التكون التشريحي والنسيجي، في مقابل الظواهر الفيزيولوجية. 2// في علم النفس، على اندغام العناصر التي تظهرها الحياة العقلية منظورا إليها من زاوية سكونية نسبيا. ب/ في معنى خاص وجديد، تقال بخلاف ذلك، في مقابل اندغام عادي للعناصر، على كل متكون من ظواهر متضامنة، بحيث إن كلا منها يتوقف على الأخرى، ولا يمكنه أن يكون ما هو عليه إلا في علاقته معها، وبهذه العلاقة. ج/ في معنى مماثل للمعنى السابق، توجه إجمالي مهيمن على عقلية، ومنظم لها حول فكرة ذات قيمة توجيهية. مثلا عند (سبرانجر) العقل النظري، أو الجمالي، أو الاقتصادي، أو التجمعي، أو الديني (2). وهذا المعنى أقرب إلى ما نبتغيه، والبنيوية- على هذا- تتغيا النظرة الكلية التي تبحث عن النظم الكامنة في الظواهر مجتمعة لا منفصلة، وتفسر لنا علاقاتها بعضها ببعض.

ولم يقف دخول هذا الاشتغال عند المعاجم والقواميس والموسوعات الأجنبية، بل وجدناه قد ظهر في المعاجم والقواميس والموسوعات العربية. ومن ذلك:

1)) المعجم الفلسفي المختصر- رؤية ماركسية: وتبرز البنية هنا، على جانب من الثبات والاستقرار، الذي بفضله يحافظ الموضوع على حالته في أشاء تغير الظروف الداخلية أو الخارجية. فالمنظومة بوصفها كلا تبقى ما بقيت البنية،

<sup>(1)</sup> نقلا عن: البنيوية، أوزياس وآخرون:12–13.

<sup>(2)</sup> ظاء موسوعة الالاند الفلسفية، تعريب دخليل أحمد خليل: 1340-1341.

وتهلك، أو تتصدع جوهريا، حيث تنحل البنية أو تتبدل. ولمفهوم البنية بعد معرية، له أهمية خاصة في إطار المدخل المنظومي في البنيوية، والتحليل البنيوي الوظيفي<sup>(1)</sup>.

- 2)) المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والإنكليزية واللاتيئية: يتجلى مفهوم البنية في معنى خاص، وهو إطلاقها على الكل المؤلف من الظواهر المتضامنة، بحيث تكون كل ظاهرة منها تابعة للظواهر الأخر، ومتعلقة بها، لما بينهما من صلات متماسكة (2).
- (التركيب)، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب؛ وتأتي البنية مساوية لـ(التركيب)، فأي أثر أدبي يحتوي على عنصرين هما: البنية=التركيب، والنسيج=السبك. ويقصد بالعنصر الأول المعنى العام للأثر الأدبي، وهو الرسالة التي ينقلها هذا الأثر كما هي من دون زيادة أو نقصان، ولكن بطريقة مغايرة للتعبير المستعمل في الأثر نفسه. أما العنصر الثاني(النسيج) فيقصد به الصدى الصوتي لكلمات الأثر، والمعنى البلاغي بشكل عام (3).

وبناء على هذه الإشكالية في تعدد المفهومات، ثبّت أحد النقاد مجموعة نقاط حلا للاضطراب (4): 1= مسعى البنيوية الحثيث يكمن باستمرار في مقاربتها للعلم، وهذا يتجلى في اقتباسها معظم مفردات العلم الحديث في حقول مختلفة ومتباعدة. 2= مفهوم البنيوية ليس واحدا، أي لا يتحدد على الرغم من وجود صفات مشتركة فيما بينها، فسلطاتها المرجعية تختلف عن بعضها قليلا أو كثيرا. 3= إن ما يبتغيه البنيوي ليس علميا، أي لا يتجاوز الذاتية، ولا المساحة الاجتماعية التي يتحرك فيها البنيوي، فالبنيوية رافضة كل أنواع الإيديولوجيا، لكي (تتماسس) في النهاية إيديولوجيتها، على الرغم من تهريها

<sup>(1)</sup> ظ: المعجم الفلسفي المختصر - رؤية ماركسية ،(2) الموفيق سلوم:94 -95.

<sup>(2)</sup> ظ: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والإنكليزية واللاتينية، دجميل صليبا:217-218.

<sup>(3)</sup> ظ: معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مجدي وهبة وكامل المهندس:96.

<sup>(4)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي- البنيوية كما هي، د إبراهيم محمود:39-41.

### الباب الأول: البنيوية

الظاهر من أنواع الإيديولوجيا كلها. 4= تصبح البنيوية في مفهومها المعلن علما مبطنا لا دعائيا، ملغوما بالإيديولوجية. وهذا يؤكد لنا أن البنيوية لا تبتعد كثيرا عن الدعوات التي سبقتها لإعلان موت الإيديولوجيا.

وهذا الاختلاف حول مفهوم البنيوية، ظهر في الثقافة العربية أيضا، ويمكن العودة إلى أواسط الستينيات من القرن العشرين لتبين ذلك، ومن أوائل ما كتب في هذا السياق مقالات نشرها (محمود أمين العالم)، في مجلة (المصوّر) المصرية، مُطلقاً عليها اسم (الهيكلية) (1). أما الدراسات الأدبية والنقدية الجادّة حول هذا المنهج، فإنها اتضحت في أواخر السبعينيات من القرن نفسه، إذ نُشرت دراسات متخصصة لعدد من النقاد في المشرق والمغرب العربي، تتبنّى الاتجاهين الرئيسين في البنيوية؛ الشكلاني والتكويني.

وحدد (زكريا إبراهيم) مفهومه للبنية بقوله "البنية، بألف لام التعريف؛ صاحبة الجلالة! سيدة العلم والفلسفة رقم واحد، بلا مُنازع، ابتداءً من سنة 1966 حتى اليوم، وربما في المستقبل القريب أو البعيد أيضا (2) وبذلك المفهوم لا نخرج بشيء، سوى المُغالاة الجليّة، لأن نظرة يسيرة، تُثبت تلك المُغالاة، فقد ظهرت مناهج عدّة، دحضت البنيوية وكشفت عيوبها. وتتضح رغبة (زكريا إبراهيم) في محاولة سحب البنيوية، قدر المُستطاع إلى الفلسفة، حقل اشتغاله.

أما (كمال أبو ديب) ففي مقدمته لعرضه للمنهج البنيوي، الذي سيتوسل به في مقاربة الشعر العربي، لا يرى في البنيوية فلسفة، إذ يقول: "ليست البنيوية فلسفة، لكنها طريقة في الرؤية ومنهج في معاينة الوجود"(3).

ويستبعد (صلاح فضل) صفة المذهبية والطابع الفلسفي عن المنهج البنيوي، ردًا على من يذهب لذلك، فيقول: وقد يصف بعضهم هذا المذهب بأنه علمي دقيق، وقد يصفه البعض الآخر بأنه فلسفي لاشتماله على نظرية مُنتظمة عن الإنسان والعالم، تُنير بشكل

<sup>(1)</sup> ظ: ثلاثية الرفض والبزيمة، محمود أمين العالم: 1.

<sup>(2)</sup> مشكلة النفية:7.

<sup>(3)</sup> جدلية الخفاء والتجلّي- دراسات بنيوية في الشعر، كمال أبو ديب:7.

جذري مشاكله المرهقة الحادة، بالرغم من ذلك، إلا أن زعماء النظرية أنفسهم يؤكّدون أن البنائية ليست مدرسة مذهبية ولا حركة فكرية، ولا ينبغي حصرها في مجرّد نزعة علمية بحتة "(1).

وغير بعيد عن هذا التوجّه المعرية، يذهب الناقد (فاضل ثامر) المذهب نفسه، إذ يقول: إن البنيوية بوصفها منهجا حديثا له ملامحه الواضحة والمتكاملة في الفكر الحديث قد تبلورت من الحوار مع نظرية سابقة ومع علم أو مجموعة علوم مستقرة، كاللسانيات والانثروبولوجيا وعلم النفس مثلا، لكنها ظلّت من الناحية الأخرى أداة للنظر والتحليل، ولم تتحوّل إلى نظرية أو علم أو فلسفة أو ابستمولوجيا أو شيء آخر (2).

والحالة كذلك نجدها عند (سعيد الفانمي) عندما قال: "وهذا ما يجعل من البنيوية منهجا لا فلسفة، وطريقة وليس إيديولوجيا "(3).

ويقرر (عبد الله الغذامي) المفهوم نفسه، فيقول: إنها منهج في الرؤية والتحليل والتفاعل مع النص "<sup>(4)</sup>.

ومن الباحثين من يتبع خطى (زكريا إبراهيم) في تحديده السابق عن البنيوية، فهذا (محمد علي أبو ريّان) يقول: هي آخر الاتجاهات الفلسفية التي انتهى إليها الفكر الإنساني "(5).

أما مفهوم (إبراهيم محمود) للبنيوية فيرتفع إلى مستوى الفكر الشمولي، ويظهر ذلك من خلال قوله عنها: هي "طريقة من الطرائق الفكرية والمنهجية متشعبة ومتنوعة في التجاهاتها، تقوم على تفاعل مجموعة من العناصر والعلائق في صيغتها الرياضية

<sup>(1)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبى:204- 205.

<sup>(2)</sup> اللغة الثانية في إشكالية المنهج والنظرية والمُصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديث، فاضل ثامر:236.

<sup>(3)</sup> معرفة الآخر- مدخل إلى المناهج النقدية الحديثة:39 .

<sup>(4)</sup> الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب المُلتزم بالإسلام:37.

<sup>(5)</sup> البنيوية بين العلم والفلسفة عند ميشيل فوكو، د.عبد الوهاب جعفر:1.

والنيزيائية، تشكّل نسقا، أو بنية متكاملة، مغلقة، تدّعي استيعاب كل المسائل والمشاكل المطروحة التاريخية والنفسية والاجتماعية في منظور واحد، وتقوم على الفرز بين فعاليتين: الوعي واللاوعي، وفعالية اللاوعي هي الأكثر شأنا في الداخل، وكذلك بين حدّين داخلين في تركيب هذا المفهوم (البنيوية)، أي التزامن والتزمّن (1). فالبنيوية على وفق هذا التصور طريقة جديدة للنظر إلى الفعاليات جميعها، على أن تكون كل فعالية نظاما متكاملا، بهدف الوصول إلى النظام الكلّي. وبهذا يمكن عد هذا التحديد تقريرا واضحا عن البنيوية التي هي نفسها لا تستطيع حجر نفسها في ضمن منظومة معرفية ثقافية ساكنة.

ومما سبق يتضح جليّا الرغبة العارمة عند أغلب نقّاد الحداثة العربية في التمستك بالمنهج البنيوي لمواكبة التقدم الحاصل في العالم الغربي، وإعطاء هذه الرغبة صفة (العولمة) من أجل استيعاب القضايا الحداثوية المتعلقة بالتطورات المنهجية النقدية.

يتبيّن لنا من هذا أن تعريفات البنيوية كثيرة ومتنوعة، وهذا التنوع عائد إليها؛ لأنها تحمل أشكالا متنوعة، لا يمكن أن نجد بينها قاسما مشتركا. ولكن أليس في هذا التنوع والتعدد ما يشهد بأن (البنيوية) لا تمثّل مذهبا موحدا متجانسا، أو حركة فكرية جامدة، بل هي أقرب إلى أن تكون تجرية فكرية جديدة للإنسان والعالم؛ ذلك لأنها تسعى لأن تكون علما من خلال بنائها وتنظيمها لأطروحاتها الفكرية المختلفة، وعبر دعاويها لإظهار ذاتها كاملة متكاملة.

### المحور الثالث: المفهوم وتحديد المصطلح عربيا

بعد الحفاوة المعرفية التي حظيت بها البنيوية من نقاد الحداثة العربية، وبعد الانفجار النقدي الذي حدث في أوروبا في النصف الثاني من القرن العشرين، اصطدم نقادنا بإشكائية نقدية تتعلق بالمصطلح نفسه، مما تسبب في انتشار مصطلحات عدة للدلالة على مفهوم واحد. والحقيقة أن معظم المفهومات الأدبية والنقدية لا تكتفي بمصطلح واحد، إنما يطلق على كل واحد مصطلحان أو أكثر. والبنيوية واحدة من تلك المصطلحات التي

<sup>(1)</sup> مفامرة المنطق البنيوي:42.

ظلت عرضة للتغيير والتعدد، فقد شاع في البداية مقابل ترجمي آخر هو (الهيكلية)، وهي النرجمة التي سبق بها (محمود أمين العالم) حين تولى تقديم البنيوية الفرنسية للمرة الأولى في مصر؛ إذ كان مصطلح (الهيكلية) الموضوع الأساس لواحدة من مقالاته الأسبوعية، التي حملت عنوان (نقد جديد أم خدعة جديدة) ونشرت في الحادي والعشرين من أكتوبر في عام 1966 في مجلة (المصور) المصرية (أ). وشاعت هذه (الهيكلية) في تونس والمغرب العربي مدة قصيرة، إذ ترجم (مصطفى التواتي) فصلا لـ (تودوروف) بعنوان (الإنشائية الميكلية)، مستعملا إلى جانب مصطلح (الإنشائية) لفظ (الهيكلية) (3)، وكتب (عبد الفتاح المصري) بحثا بعنوان (الإنشائية في النقد الأدبي) (3) عرض فيه محاضرات عدد من النقاد العرب في الحدورة العالمية للسانيات، بجامعة دمشق في عام 1980 (4)، ونشر وكان (فراج بن حسين) قد نشر بحثا بعنوان (تحليل القصص: تودوروف) (5)، وحكان (فراج بن حسين) قد نشر بحثا بعنوان (تحليل نص حسب المنهج الإنشائي: تودوروف) ومنهم من فضل استعمل مصطلح (التركيبية) ومنهم من فضل استعمال مصطلح (البنائية) ومنهم ملاح فضل ونبيلة إبراهيم البنيوية، ومنهم من فضل استعمال مصطلح (البنائية) ومنهم مللح فضل ونبيلة إبراهيم

<sup>(1)</sup> ظ: ثلاثية الرفض والهزيمة: 11، ونظريات معاصرة، دجابر عصفور: 85، ومدارات نقدية - في الشكالية النقد والحداثة والإبداع، فاضل ثامر: 215، وإشكالية المصطلح النقدي في = الخطاب العربي الحديث (شم)، فاضل شامر: 8، واتجاهات النقد الأدبي الفرنسي المعاصر، نهاد التكرئي: 103.

<sup>(2)</sup> ظ؛ الإنشائية الهيكلية، مصطفى التواتي:210-225، ونظريات معاصرة:85-86.

<sup>(3)</sup> ظ: الإنشائية في النقد الأدبي، عبد الفتاح المصري:25-36.

<sup>(4)</sup> ظ: المصطلح النقدي، دعبد السلام المسدي:89.

<sup>(5)</sup> ظ: المنهج الإنشائي في تحليل القصص، تودوروف، تر:توفيق بكار:6-13.

<sup>(6)</sup> ظ: تحليل نص حسب المنهج الإنشائي، تودوروف، تر: فراج بن حسين:5-26، ومدارات نقدية:215.

<sup>(7)</sup> ظ: معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب:96-97.

### الباب الأول: البنيوية

ونهاد صليحة (1)، لكن صلاح فضل ينقلب عليه في دراسة لاحقة (2)، ومنهم من يذهب إلى ترجمتها بـ (المدرسة الشكلية) (3)، ومن النقاد الجزائريين من اصطنع مصطلح (البنوية)، لاعتبارات لغوية وصرفية، ومن هؤلاء (احمد يوسف) الذي اتّخذ من مذهب (يونس بن حبيب) مذهبا له، معززا رأيه بتفضيل عالم اللغة الجزائري (عبد الرحمن صالح) له (4)، ويبدو أنه أول من استعمل هذا المصطلح في المصر الحديث، ومنهم (عبد الملك مرتاض) الذي اقترح مصطلح (البنوية)، و(البنوي) حتى لا يلحن (5)، واصطنع (جميل صليبا) مصطلح (المذهب البنيي) بديلا عن البنيوية (6). وتثبيتا للاختلاف الظاهري، قال (شكري عزيز الماضي): البنيوية، الألسنية، تسميات متعددة لمسمى واحد (7). ومع ذلك شاعت (البنيوية)

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي:17 ، والبنائية من أين- إلى أين؟ ، نبيلة إبراهيم:169 ، والمسرح بين الفن والفكر ، د.نهاد صليحة:62 –63.

<sup>(2)</sup> ظ: مناهج النقد الماصر، د.مىلاح فضل:81.

<sup>(3)</sup> ظ: اتجاهات النقد الأدبي الفرنسي الماصر:103.

<sup>(4)</sup> ظ: القراءة النسقية- سلطة البنية ووهم المحايثة، أحمد يوسف:28.

<sup>(5)</sup> ظ: التحليل السيميائي للخطاب الشعرى، عبد الملك مرتاض:80.

<sup>(6)</sup> ظ: المعجم الفلسفي:1/218.

<sup>(7)</sup> في نظرية الأدب، دشكري عزيز الماضي:181.

### المبحث الثاني

### أثر المرجعيات في البنيوية الشكلية

سيتم الاشتغال في هذا المبحث على أثر المرجعيات في المنهج البنيوي، وستتوزع مادته على ثلاثة محاور؛ المحور الأول نتحدث فيه عن أثر المرجعيات اللغوية، والثاني عن أثر المرجعيات اللغية، أما الثالث فنتحدث فيه عن أثر المرجعيات الأدبية.

### المحور الأول، أثر المرجعيات اللغوية في البنيوية الشكلية

لم ينبثق المنهج البنيوي في الفكر الأدبي والنقدي وفي الدراسات الإنسانية فجأة، وإنما كانت له إرهاصات عديدة تخمرت في النصف الأول من القرن العشرين في مجموعة من البيئات والحركات والاتجاهات المتعددة والمتباينة مكانا وزمانا، ومن هنا صعب تحديد السلطة المرجعية له، أي البحث في مصادره المعرفية، أو في الأسماء الفكرية التي كونت بداياته، وأدت مهمة لا يمكن إغفالها في تمظهره وتجليه في حدوده المعروفة الآن. والبنيوية نفسها- من خلال متبنيها- لا تشي بدقة بمن كون بداياتها المنهجية، أو كان الملهم الأساس لها، ولعل ذلك هو الذي دفع (كلود ليفي شتراوس) إلى التصريح في إحدى مقابلاته، محددا جنور البنيوية، بأنها لم تولد بين عام 1950 وعام 1960، وكذلك لم تولد في فرنسا، وقد شدد على أن أصولها تعود إلى عصر النهضة، وأن خط سيرها يمر بالفاسفة الطبيعية لدى (غوته)، ثم باعتمادها طرقا موازية، تمر بألسنية أوبولت وسوسير، والأعمال البيولوجية للاوسي تومسون (1).

ومن هنا لم يعدها بعض الباحثين ظاهرة خمسينية؛ من حيث إنها "ذات جذور فكرية عميقة ترجع إلى بداية القرن العشرين" (2). ولعل من بداياتها ما نشأ منذ مطلع القرن العشرين في حقل الدراسات اللغوية على وجه الدقة؛ لأن هذا الحقل كان يمثل طليعة الفكر البنيوي، وإن لم تستعمل فيه منذ البداية مصطلحات المنهج البنيوي المعروفة.

<sup>(1)</sup> ظ: مقابلة مع شتراوس، مجلة الفكر العربي المعاصر، ع6-7، س6، 1980.

<sup>(2)</sup> من الشكلانية الروسية إلى البنيوية الفرنسية، فرناند م. ديجورج: 145.

إن بداية المشروع البنيوي في النقد والأدب مدينة بشكل مباشر للسانيات، وهذا ما دفع أحد النقاد إلى القول: من السهل التعرف على المقارية البنيوية - ليس للأدب حسب، بل للأساطير البدائية ولوسائل الإعلام الجماهيري، ولعالم الموضة أيضا - من خلال أدوات التحليل عالية التقنية التي تمت استعارتها من اللسانيات (الله ولن نذهب بعيدا إذا ما قلنا إن البنيوية اتضحت صورتها النموذجية من خلال التطبيقات اللغوية التي قام بها (فردينان دي سوسور)؛ فقد كانت أفكار (دي سوسير) هي المنطلق لهذه التوجهات الحداثية، فبعدما كان المنهج التاريخي هو الحاكم للمعرفة في القرن التاسع عشر، برز مع (سوسير) المنهج البديل لفحص الظواهر، بما جعل العلم اللغوي الرحم الذي تخلقت فيه البنيوية (أ).

ف (سوسير) يتصور (اللغة) على أنها "نظام من العناصر المعتمد بعضها على بعض، تتبع قيمة كل عنصر من وجود العناصر الأخرى في وقت واحد" (3). وهذا النظام قاد إلى "بناء النماذج التي تمثل الصيغ، وإلى علاقاتها بعضها ببعض، في حين تؤدي دراسة السلوك الفعلي إلى بناء النماذج الاجتماعية (4)، ومن ثم أفضى إلى مفهوم (البنية) عند (ياكبسون) الذي حدد الأثر الأدبي بأنه "ليس إلا بنية (5)، وبعد أن كانت اللغة تقهم بكونها أداة للتعبير عن الأشياء والتواصل الإنساني (6)، أصبحت أهم نظام "من الإشارات التي تعبر عن الأفكار (7). وهذا يعني أنه درس طبيعة العلاقة بين اللغة والعقل التي تقتضي ميل الفكر الإنساني إلى تنظيم الأشياء في أنساق يمكن عن طريقها أداء المعاني (8)، مشددا على أهمية

<sup>(1)</sup> البنيوية والتفكيك- تطورات النقد الأدبي، س. رافيندران:29.

<sup>(2)</sup> ط: قضية البنيوية:11.

<sup>(3)</sup> علم اللغة العام، فرديناند دي سوسير:134.

<sup>(4)</sup> فرديناند دي سوسير- أصول اللسانيات الحديثة وعلم العلامات، جونتان كلر:89.

<sup>(5)</sup> آهاق التناصية- المفهوم والمنظور- دراسات أدبية، د. محمد خير البقاعي: 181.

<sup>(6)</sup> ظ: مقدمة في نظريات الخطاب، دبان مكدونيل:15.

<sup>(7)</sup> علم اللغة العام:34، وظ: التفكيكية في العمارة- دراسة وتحليل للخلفية الشكلية للعمارة التفكيكية (أطروحة دكتوراه)، راستي عمر:12.

<sup>(8)</sup> ظ: فرديناند دي سوسير- أصول اللسانيات الحديثة وعلم العلامات:59-62.

الاتفاق الجماعي في صنع اللغة (1)، وعلى أنها "ذخيرة من الصور الصوتية (2)، وأنها هي الأصل، وإنبها يعودبناء البنى الفرعية(3)، وهي بذلك ليس لها شأن بالعالم الخارجي المحيط بهاله، فهي مجرد علامات مشيرة إلى علاقات، وليس من واجبها العمل على صحة الظواهر ومدى مطابقتها للواقع (5).

والناظر في مشروع (سوسير) اللغوي، يجد أنه يقوم أساسا على عملية إبراز الثنائيات. وقع مقدمة هذه الثنائيات:

 1= ثنائية (اللغة والكلام): يراد بـ (اللغة) مجموعة القواعد والمبادئ المتصلة بلغة ما، وهي نموذج جماعي ذهني، أو مجموعة من القواعد، وهي تقنين اجتماعي، يهيئ حدوث الممارسة الفعلية لعملية القول. أما (الكلام) فهو الحدث اللغوي، وهو الممارسات التي تتضح في أداء الأفراد خلال حديثهم اليومي (6)؛ وبدا فهو يفصل أما هو جماعي عما هو فردي  $^{(7)}$ . وقد عد هذا التفريق الأساس في ثنائيات(سوسير)<sup>(8)</sup>؛ لأهسميته في الكشف عن انظمة معرفية <sup>(9)</sup>، ولأنه في الأصل تفريق بين "النظام الأساسي الذي يسمح بقيام أنماط مختلفة من السلوك، والأمثلة الفعلية لهذا السلوك ((10). وهذا يعني أن الكلام شيء واللغة

<sup>(1)</sup> ظ: علم اللغة العام:27، والأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية(أطروحة دكتوراه)، محمد سالم سعد الله:109، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> علم اللغة العام:33.

<sup>(3)</sup> ظ: بؤس البنيوية: 61.

<sup>(4)</sup> ظ: المعنى والكلمات، سعيد القائمي:45.

<sup>(5)</sup> ظ: اتجاهات حداثية في تأويل القرآن، قلم التحرير 114.

<sup>(6)</sup> ظ: علم اللغة العام:134.

<sup>(7)</sup> فرديناند دي سوسير- أصول اللسانيات الحديثة وعلم العلامات:86.

<sup>(8)</sup> ظ: من:86.

<sup>(9)</sup> ظ: التحليل البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000 (اطروحة دكتوراه)، فوزية لعيوس غازي:16.

<sup>(10)</sup> فرديثاند دي سوسير- اصول اللسانيات الحديثة وعلم العلامات:89.

#### الباب الأول: البنبوية

شيء آخر<sup>(1)</sup>، وهو يرى اللغة(=اللسان) "شيئا اجتماعيا ومقيدا في آن واحد، أي إنه ملك لجماعة المتكلمين من جهة، وشيء ثابت بعكس الكلام الذي هو ميدان حرية، من جهة أخرى"<sup>(2)</sup>، ومن هنا، ولدت فكرة(البنية).

ومن الأفكار التي ناقشها (سوسير) في الوقت ذاته، الإشارة إلى أولوية الكلام (اللغة المنطوقة) على الكتابة، بما يمثل امتدادا للتقليد اليوناني والحداثي الذي لا يعطي أهمية تذكر للكتابة، فإذا كان (أفلاطون وروسو) يريان فيها عبارة عن تمثيل للغة، فإنه لا يرى فيها أكثر من شيء قذر يعمل على إفساد نقاء اللغة (3). وقد ألح، شأنه في ذلك شأن جميع الألسنيين، على أهمية اللغة المنطوقة، ويتمثل ذلك في أن "الكلام سابق تاريخيا على الكتابة، وأن هناك كثيرا من اللغات التي ليس لها أنظمة كتابية، كما أن القوانين التاريخية المتعلقة بالتغيرات الصوتية، التي يبرزها فقهاء اللغة، تنطبق بصورة واضحة على اللغة المنطوقة، لا المكتوبة "ك.

2= ثنائية (الدال والمدلول): أعاد (سوسير) صياغة ثنائية أخرى عندما ميز عنصري العلامة اللغوية، التي تتألف من (الدال) و(المدلول)؛ ذلك لأن اللغة تتكون من (الدال- المدلول) الكلمة ومعناها، وهذا ما يطلق عليه نظام (دواليل)، إذ يعرف (الدالول) بأنه ارتباط اعتباطي في جوهره بين دال ومدلول (5). والواقع أن هذا الحديث عن العلامة، هو جوهر البنيوية اللغوية عند (سوسير)، ويتبين ذلك في قوله: "وسواء أخذنا الدال أو المدلول فإن اللغة ليس لها أفكار أو أصوات

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي:25- 26، ومعرفة الآخر:44.

<sup>(2)</sup> بـؤس البنيويـة:76-77، وظ: مـدخل إلى الإثنولوجيا، جـاك لومبار:272، ومناهج النقـد المعاصر:81، والنقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة - رؤية إسلامية، دسعد أبو الرضا:95

<sup>(3)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا- تفكيك الميتافيزيقا واستحضار الأثر، سارة كوفمان وروجي لابورت:19.

<sup>(4)</sup> برس البنيوية:91.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية في الأدب: 27، والبنيوية وعلم الإشارة: 22.

سابقة على النسق اللغوي، بل اختلافات فكرية وصوتية تنشأ في النسق (١)، بمعنى أن النسق هو الذي يوفر إمكانية العلامة. ولا شك أن فكرته هذه تقوم على "أن الدلالة لا تظهر إلا عبر إقامة العلاقات والاختلافات، إذ إن الأصوات الواحدة نفسها قد تتخذ دلالات مختلفة، حتى لو كان لدينا كلمة تمثل فكرة معينة، وتنطوي على دلالة معينة، فإنها لا تتخذ بالفعل معناها إلا ضمن سلسلة محكية، نظرا لارتباط هذه الكلمة بالكلمات الأخرى، بحيث لا تصبح مقيدة لمعنى معين إلا بتميزها عن الكلمات الأخرى، هكذا لا تصبح الدلالة ممكنة إلا بموجب لعبة التضادات ضمن نظام معين، ولا تعود قيمة هذا المنصر الكلامي أو ذاك للفهم والإدراك إلا بناء على صلاته بالنظام ككل"(2). وقد وجد (رولان بارت) فيها أهمية "سياسية إذ يرى أن الصورة تلعب دورا ما في تعزيز سلطة البرجوازية، فصورة جندى فرنسى أسود في جريدة وهو يهتف بسعادة تسهم في إظهار الإمبراطورية الفرنسية وكأنها واقعة طبيعية في هذا العالم، لا مشروعا سياسيا محددا يمكن نقضه "(3). ويرى(سوسير) أن نمط العلاقة بين الدوال- بما أن اللغة نظام قائم على السمع- تسلسلى في طبيعته (4)، ويحدد طبيعة علاقة الدال بالمدلول بكونها اعتباطية (5)، ويشبه اللغة بلعبة الشطرنج، إذ لا قيمة لأحجار هذه اللعبة إلا من خلال الوظيفة التي تؤديها كل قطعة داخل النظام، وأي تغيير في موقعها سيقود إلى تغير في العلاقات ويؤسس نظاما علائقيا مختلفا عما كان عليه قبل التغيير، وكذلك هي حال

<sup>(1)</sup> المرايا المحدبة:224.

<sup>(2)</sup> مدخل إلى الإثنولوجيا: 273.

<sup>(3)</sup> بؤس البنيوية:85.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية وعلم الإشارة:22.

<sup>(5)</sup> ظ: علم اللغة العام:86.

اللغة، ويعلي من شأن مبدأ الاختلاف مؤكدا أنه "ليس هناك سوى اختلافات لا وجود معها لألفاظ ثابتة الدلالة"را).

3= ثنائية (التاريخي والتزامني): ومن نتائج الاعتباطية التي أكدها (سوسير)، تمييزه الدقيق بين محورين لدراسة الظاهرة اللغوية: المحور التاريخي التطوري، والمحور التزامني الوصفي، فهو يرى أنه بالإمكان دراسة اللغة سنكرونيا(تزامنيا) اي النظر للغة في نقطة محددة في الزمن. ومن الواضح أن هذه النقطة ليس ضروريا أن تكون مثبتة في الحاضر. ولكن ربما تكون بعيدة عنا بالقدر الذي تسمح به الوثائق المتوافرة، إذ إن علم اللغة الترامني يتناول العلاقات المنطقية والسيكولوجية التي تربط بين العناصر المتزامنة، وتكون نظاما في العقل الجماعي للمتكلمين، وقد جرد عنها العامل الزمني(2). كما يمكننا دراسة اللغة دايكرونيا (زمنيا)، وهذا يعني الأخذ بالحسبان التغيرات من نقطة محددة في الزمن إلى نقطة أخرى تليها، فيدرس علم اللغة الزمني "العلاقات التي تربط بين العناصر التي تتعاقب زمنيا ولا يدركها العقل الجماعي، وكل عنصر يحل محل العنصر الآخر من غير أن تؤلف هذه العناصر نظاما "(3). ولهذا فالدراسة التزامنية تعنى بالنظام اللغوي (البنية) كله وليس بالجزء فقط (4). ومن هنا قال إن: التزامني هو كل ما يتعلق بالجانب السكوني من علمنا هذا، والتزمني هو كل ما يمت بصلة إلى النطور، وهذان معا يدلان كذلك على حالة لغة وعلى مرحلة تطور بشكل متعاقب"(5).

وعلى حذوه حذت البنيوية في تمسكها بالتزامن في اللغة، وإهمالها المعرفة التاريخية بحجة كونها جزئية ومنحازة دائما، فضلا عن كونها خارجية عن النص وافتراضية لا

<sup>(1)</sup> فرديناند دي سوسير- أصول اللسانيات الحديثة وعلم العلامات:84.

<sup>(2)</sup> ظ: علم اللغة العام:117.

<sup>(3)</sup> علم اللغة العام:117

<sup>(4)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:70.

<sup>(5)</sup> محاضرات في الألسنية العامة، فردينان دي سوسور:17.

ينطق بها النص، بل هي-كما تراها- المحيط الخارجي الذي لا سبيل إلى التأكد من مصداقيته، ودقة تفسيره للظاهرة النصية<sup>(1)</sup>. ودراسات(شتراوس) عن طبيعة المجتمعات البدائية خير تمثيل لذلك. فقد كان للجهود السوسيرية في حقل اللغة تأثيرها المباشر في اطروحات(شتراوس)<sup>(2)</sup>. فالاعتقاد الذي قدمه(سوسير) عن اللغة بأنها "بنية مكتفية ذاتيا ومبررة ذاتيا"<sup>(3)</sup>، اعتقاد مهم فيما يخص تطور المنهج البنيوي، فقد اعتقد (شتراوس) أن الظواهر الحضارية تنطوي على بنية، أي سلسلة علاقات منتظمة وظيفيا، وهذه البنية مكتفية بذاتها، بمعنى أن الدستور الذي يفسرها نابع من الداخل<sup>(4)</sup>.

ومثلما وجد (سوسير) أن النظام اللغوي نظام عام يخضع لشروط عقلية غير واعية، كذلك وجد (شتراوس) أن طائفة من الأنظمة الانثروبولوجية أنظمة عامة؛ لأنها لا شعورية (5)، ومن هنا، عد (شتراوس) التاريخ مجرد آسطورة خلقها الناس إرضاء لقناعاتهم (6)، غير أنه يعطي أهمية بالغة لاشتغاله على الإثنولوجيا لدى الشعوب التي تمارس اللغة الشفاهية فقط، إذ يتجلى تاريخها، تاريخ وجودها في لغتها فقط (7). وبناء على ذلك، فاللغة لدى (شتراوس) ظاهرة ثقافية في الأساس، بوساطتها يمكن فهم كل صور الحياة الاجتماعية. يقول بشأن ذلك: حين نقول الإنسان.. فإننا نعني اللغة، وحين نقول اللغة.. فإننا نقصد المجتمع (8). وهذا هو الذي دفعه إلى استخدام الأساليب اللغوية السوسيرية في تحليله للمعلومات الثقافية في دراساته جميعها.

<sup>(1)</sup> ظ: موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر- هيدجر وليفي شتراوس وميشيل فوكو، عبد الرزاق الدواي: 103.

<sup>(2)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:32.

<sup>(3)</sup> البنيوية وعلم الإشارة:62.

<sup>(4)</sup> ظ: الأصول المعرفية لنظرية التلقي، ناظم عودة:125.

<sup>(5)</sup> ظ: الانشروبولوجيا البنيوية:41.

<sup>(6)</sup> ظ: البنيوية في الأدب: 218.

<sup>(7)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي: 31.

<sup>(8)</sup> الطريق إلى المعرفة، داحمد أبو زيد:86.

وقد تأثر رواد النقد البنيوي الفرنسي بـ (سوسير)، ودفعهم هذا التأثر إلى الكشف عن أنساق الأدب وأنظمته وبنيائه، بوصف الأدب نظاما رمزيا يحوي نظما فرعية، فذهب (بارت) إلى تقعيد القصة وتحليل السرد، بينما عمل (تودوروف) على أدبية الأدب، أو على ما يجعل من الأدب أدبا أ. ولهذا نرى أن البنيوية انغلقت داخل النظام، ولاسيما حين عزلت النص عن المؤثرات الخارجية كلها، بحجة عزل بناه المركزية، وربطها مع البنى الأساس للقواعد.

من خلال ما تقدم نرى أن الوصف الذي قدمه (سوسير) للغة وعناصرها، يمثل الأساس الذي ارتكزت عليه المساعي البنيوية في الأدب، ونستطيع القول إن أقوى جذور البنيوية هو ما بناه (سوسير)، إذ شكل منظومة معرفية جديدة امتد تأثيرها إلى مختلف العلوم الإنسانية.

### المحور الثاني: أثر المرجعيات الفلسفية في البنيوية الشكلية

إن دراسة المشروع البنيوي لا يمكن أن تتم من دون دراية بتاريخ الفلسفة الغربية؛ لأن معظم الدراسات اللغوية والنقدية الحديثة تنطلق من قلب المعرفة الفلسفية ومعطياتها. وعملنا هنا، يسعى إلى الوقوف على المناخ الفكري الذي احتضن هذا المولود قبل أن يعرف بوصفه مشروعا نقديا مكتمل الملامح. وعلى الرغم من أن البنيوية ولدت نتيجة لاستتاجات اللسانيات الحديثة في القرن العشرين، فإن المحجوب في هذا القول هو أنها جاءت كذلك بوصفها تطورا منطقيا لنتاج فلسفي يعود إلى نهاية القرن السادس عشر، أي بدءا من الفلسفة التجريبية على يد (جون لوك)، و (ديفيد هيوم) مرورا بالفلسفة المثالية على يد (ديكارت)، و (كانت)، و (هيغل)، وصولا إلى الفلسفة الظاهراتية عند (نيتشه) و (هوسرل)، و (هيدجر) (2).

<sup>(1)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:8.

<sup>(2)</sup> ظ: مشكلة البنية: 47، والمرايا المحدبة: 36، وإشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر: 39.

وسنشير - هنا - إلى أهم المحاولات الفلسفية المسهمة في تشكيل المنظور النقدي البنيوي:

فلسفة العلم التجريبي: لا يمكن تجاهل تجريبية القرن السابع عشر وأقرها في الثراء الفكر الفلسفي الغربي، ومن ثم في إثراء مناهج النقد الأدبي. ويعد كل من (فرانسسيس بيك ون 1561–1642)، و (غاليلو1564–1642)، و (جون لوك1632–1704)، و (ديفيد هيوم 1711–1776)، من العلماء الذين اقترن اسمهم بالفلسفة التجريبية. وما يهمنا هنا، بما يجعل العلم التجريبي ممهدا للدراسات البنيوية والنقدية (أ)، أن (غاليلو) في ابحاثه أبعد العوامل الخارجية كلها عن العلم، والابتعاد عن الفروض والتعميمات، والاهتمام بتعمق بالعلاقات الداخلية للجزئيات المكونة للمادة، إذ "يرى أن الإنسان هو خادم للطبيعة ومفسر لها، وخاضع لنظامها، وخدمة الإنسان للطبيعة هي التي تؤدي إلى إدراك قوانينها وسيادة الإنسان عليها فيما بعد "(2). وبذلك (غاليلو) يكون قد مهد للاستراتيجية البنيوية التي تجعل من الإنسان حبيس النسق اللغوي، بمعنى أنه البيان الناطق بـ (موت الإنسان)، الفكرة الـ تي لم تظهر حقيقة جلية إلا مع (نيتشه) الذي أعلن عن (موت الإله) (3)، ومع (فوكو) و (بارت) عندما أعلنا عن (موت المؤلف) (4).

أما (لوك) و (هيوم) فقد زادا من تعميق البعد التجريبي، فقد نفيا أن يكون إدراك الحقيقة نابعا من العقل والخبرة الاستبطانية التي تنشأ عن التأمل الداخلي لدى الإنسان لكل ما حوله، بمعنى أن الحقيقة كامنة في العقل، والتجرية الحسية أساس المعرفة عندهما، وكل شيء قابل للتصديق يجب أن يخضع للملاحظة والتجرية (5). غير أن

<sup>(1)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:49-50.

<sup>(2)</sup> المركزية الفربية- إشكائية التكون والتمركز حول الذات، د.عبد الله إبراهيم:64.

<sup>(3)</sup> نيتشه، دمصطفى غالب:66–67.

<sup>(4)</sup> ظ: موت المؤلف.. نقد وحقيقة، رولان بارت:12-20.

<sup>(5)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:51.

#### الباب الأول، البنيوية

نسبية (اينشتاين) في نهاية القرن التاسع عشر شككت باليقين والحقيقة الموضوعية، مما أدى إلى حلول الارتياب والفراغ، كما يقول فوكو<sup>(1)</sup>.

مرا/ الفلسفة العقلية المثالية: لا يستقيم الفكر الغربي إلا إذا كانت الفلسفة العقلية حاضرة ومرشدة له، وتتمثل هذه الفلسفة بأفكار كل من(ديكارت1596-1650)، و(كانت1724-1804)، و(هيغل1770-1831). ومما لا شك فيه أن مفهومات الفلسفة العقلية المثالية ومبادئها، متمثلة بـ(الذات المفكرة) عند (ديكارت)، ونقد الموروث الفلسفي التجريبي عند (كانت)، الذي يهدف إلى إعادة التوازن بين العقل والتجرية، فالتجرية والعقل كلاهما واحد؛ لأن التجرية تدرك داخل العقل (2). أما (هيغل) فاهتم بفلسفة الجدل، التي تمكّن- من خلالها- من تحديد الفلسفة العقلية، وجعلها أكثر صلابة من ذي قبل، إذ أقر مبدأ مركزية مرجعية الـذات الإنسانية في إدراك الحقيقة الـذي قبال به (ديكارت) و(كانت) (3). وبهذه المفاهيم أكد فلاسفة العقل مبدأ انتقال به فيل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي، وهذه الثنائية ورثتها البنيوية فيما بعداً المنافية فيها بعداً المنافية ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافية ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة العمل منه فيها بعداً المنافعة فيها بعداً المنافعة المنافعة ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة العمل منه المنافعة العمل منه المنافعة فيها بعداً المنافعة فيها بعداً المنافعة ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي، وهذه الثنائية ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة فيها بعداً المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي، وهذه الثنائية ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي، وهذه الثنائية ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي، وهذه الثنائية ورثتها البنيوية فيها بعداً المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي و المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربية المنافعة العمل المنافعة العمل عن ثنائية الداخل/الخارج في الفكر الغربي المنافعة العمل المنافعة العمل الفكر الغربي المنافعة العمل المنافعة العمل المنافعة العمل المنافعة العمل المنافعة المنافعة العمل المنافعة العمل المنافعة المنافعة العمل المنافعة العمل المنافعة المنافع

ومما يرشدنا إلى هذا التأثر والتبادل بين الفلسفة العقلية وقبلها الفلسفة التجريبية، تعرض البنيوية للنقد، من قبل أنصار المشروع التفكيكي<sup>(5)</sup>، بدعوى أنها بالغت في تطبيق المنهج الموضوعي على العلوم الإنسانية، محاولة علمنة النقد وإدخال العلمية في تحليلاتها. وأكد (بول ريكور) ذلك عندما ربط بين البنيوية وفلسفة (كانت)، فقال عنها إنها "كانتية

<sup>(1)</sup> ظ: تاريخ الأفكار والعقل المنعكس- قراءة في ماهية العقل الغربي، ميشيل فوكو:136.

<sup>(2)</sup> ظ: المركزية الغربية: 91.

<sup>(3)</sup> ظ: هيجل، إمام عبد الفتاح إمام:143/1.

<sup>(4)</sup> ظ: أزمة الحداثة وعودة ديونيزوس، محمد مروز:23-24.

<sup>(5)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:57.

بدون ذات متعالية [...] لأن قوام هذه الفلسفة أنها تجعل من النموذج اللغوي نموذجا مطلقا، بعد أن عممته شيئًا فشيئًا "(1).

تُلسفة الشك عند نيتشه: يعد (فريدريك نيتشه 1844–1900) من أكثر الفلاسفة حضورا في الأطروحات البنيوية ، من خلال دعوته إلى رفض الواقع بتجلياته كلها ، والأخلاق بعمومها ، والبدء في البحث عن مبدأ القيمة ، من خلال مفهوم العدمية ، الذي يتمثل بـ (موت الإله) (ق) ، والذي يعلن عن بداية النهاية للميتافيزيقا الغربية ، التي تعود إلى (أفلاطون) ، وتصل إلى (ديكارت) وغيره من الفلاسفة العقليين في ويهذا المفهوم يكون قد مهد لفلسفة (موت الإنسان) ، أو (موت المؤلف) التي أعلن عنها فيما بعد (فوكو) و (بارت) ، إذ قام هؤلاء بالعمل نفسه الذي قام به (نيتشه) ، لكي يحرروا الذات من سجن العقل اللغة . وعليه ، فهما كان المسوغ الذي لأجله تم الإعلان عن (موت الإله) أو (موت الإنسان) ، فإن الذي لا شك فيه ، هو أن هذه الدعاوى قد دفعت بالفكر الغربي إلى الوقوع في سجن العدمية والشك ، وغياب المعنى ، وحلول مبدأ اللذة والمتعة بدل الجميل والبنيوية بتجاوزها الفوضى الرأسمالية ، وهجوم (فوكو) على (العقل الرئاسي) (كامتوع متوعدا إياه بالمصير البائس الذي ينتظره ، إن لم ينتبه إليه ، جسدا البادئ (النيتشوية) وكاماته الساخطة على البرجوازية وطبقة النبلاء: وبهذا البادئ (النيتشوية) الراعى الأول لأفكار (فوكو) (7).

<sup>(1)</sup> البنيوية، أوزياس وآخرون:253.

<sup>(2)</sup> ظ: في سبيل موسوعة فلسفية، دمصطفى غالب:11.

<sup>(3)</sup> ظ؛ نيتشه:66–67.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية فلسفة موت الإنسان، روجيه غارودي:28، ومغامرة المنطق البنيوي:36، والاتجاهات النقدية الحديثة، عمر كوش:18.

<sup>(5)</sup> ظ: فلسفة نيتشه، أوبفن فنك:12.

<sup>(6)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:37-38، و مشكلة البنية:7 و158–159.

<sup>(7)</sup> ظ. مغامرة المنطق البنيوي: 185.

ث// الفلسفة الظاهراتية: لكي تتحقق النزعة العلمية التي يهدف إلى تحقيقها المشروع البنيوي، فلا بد من الاتكاء على الفلسفة الظاهراتية، التي كانت بمثابة الغطاء النظرى لها(1)، ولاسيما أن الظاهراتية ترغب في حذف الجانب الميت افيزيقي الغيبي في دراسة الأشياء، وتشدد على الجوانب التي تتجلى للإدراك، على الظاهر في لحظة معينة، وبهذا الطرح وجد النقد البنيوي لدعوته العلمية سندا فلسفيا؛ لأنه يرغب في تحويل دراسة الأدب ونقده إلى نوع معين من العلم الإنساني الذي يأخذ بأكبر قدر من روح المنهج العلمي(2)، مفيدا من ظاهراتية (هيدجر) على صعيد: اللغة، والنقد، والأدب، والثقافة العامة. ومن أبرز من تأثر به بشكل مباشر (رولان بارت)، و (فوكو)(3). ففي الاشتغال على اللغة حاول (هيدجر)، تقديم اللغة بوصفها السجن الأبدي للإنسان، وأعطاها الأسبقية في الوجود على المعنى وعلى الإنسان نفسه، فهي ليست أداة للتعبير ووعاء للأفكار، بل هي بيت الوجود الذي يحتضن الإنسان داخله، "فلها وجود خاص بها تأتى الكائنات الإنسانية لتشارك فيه، وبالمشاركة فقط يصبحون بشرا على الإطلاق، فاللغة تسبق دائما الذات الفردية، وهي تحتوي على الحقيقة... بمعنى أنها المكان الذي يكشف فيه الواقع عن نفسه، ويسلم نفسه لتأملنا "(4)، وهي "البعد الحقيقي الذي تتحرك فيه الحياة الإنسانية، والذي يأتي بالعالم إلى الوجود أصلا. فلا (عالم) بالمعنى الإنساني المميز، دون اللغة "<sup>(5)</sup>. وهذا المفهوم أقرب ما يكون إلى المنظور البنيوي الذي جعل اللغة سابقة في الوجود على الانسان<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظ: الرايا المحدية:144.

<sup>(2)</sup> ظ: منامج النقد المعاصر:91.

<sup>(3)</sup> ظ: محنة الوجود - دراسة مقارنة بين هيدجر وبدوي (مش)، د.محمد سالم سعد الله.

<sup>(4)</sup> نظرية الأدب- مدخل، تيرى إيغلتون:83.

<sup>(5)</sup> مِن:107.

<sup>(6)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:89.

وتبدو النزعة العلمية السمة المميزة للنقد البنيوي، وهذا ما جعل كلا من (لوي التوسير)، و(فوكو) يتأثران بمفهوم القطيعة الأبستمولوجية، الذي اعلن عنه (غاستون باشلار) (1)، والذي سعى من خلاله إلى دفع الفلسفة خطوات هائلة إلى الأمام، لتكون علما، وكان لهذا المفهوم أثره في (التوسير) الذي حاول أن (يعلمن) موضوعه البنيوي من أجل إلحاقه بركب العلم. وكذلك (فوكو) في محاولته لتجاوز كل من النزعة الإنسانية من جهة، والميل البنيوي من جهة أخرى. ويرى بعض المفسرين أن (فوكو) متأثر بـ (باشلار)؛ لأن فكرته عن الأبستيمات مأخوذة من أبستمولوجيا (باشلار)، التي ترمي إلى جعل القارئ حذرا من السقوط في وهم التخمين والحدس (2).

وهكذا- تأسيسا على ما تقدم- يمكن القول إن الفكر الفلسفي الغربي متلاحم ومتشابك، إذ كل اتجاه يأخذ بيدك إلى الاتجاه الذي يليه، وهذا يدل على سر تميزه، وبقائه منتجا وباستمرار.

ومن هنا، يمكن الإقرار بوجود جذور فلسفية كان لها الفضل في ولادة البنيوية، وتهيئة الأجواء الفكرية المناسبة لميلاد هذا المشروع النقدي.

## المحور الثالث؛ أثر المرجعيات الأدبية في البنيوية الشكلية

ابتداء من مدرسة جنيف ومرورا بالشكلية الروسية إلى مدرسة براغ، ومن خلال معطيات تلك المدارس، نضج المفهوم الوظيفي للبنية، إذ استخدم بطريقة علمية، إذ إنه لا يكتفي بالنظر إلى البنية على أنها "مجموعة متشابكة من العلاقات، وأن هذه العلاقات تتوقف فيها الأجزاء أو العناصر على بعضها من ناحية، وعلى علاقتها بالكل من ناحية أخرى"(3)، ومن هنا "فإن التحليل البنائي يبحث عن مجموعة العناصر وعلاقاتها المتشابكة. أما التحليل الوظيفي فهو يهدف إلى اكتشاف عمليات التواصل داخل النظام نفسه"(4). أما

<sup>(1)</sup> ظ: المعجم القلسفي: 1/33.

<sup>(2)</sup> ظ: مشكلة البنية:165.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية :180.

<sup>(4)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبي:178.

التصور المنطقي فهو شكلي "يهتدي بالعلوم الرياضية- لا بالصوتيات- فإنها تركز على التصور الفرضي الاستنباطي. ويرى أن البنية ترتبط عموما بهيكل منطقي، وأنها كنظام تعد نتيجة لتطبيق نوع من الفروض التي تتفرع عن نظرية ما، مهما كان شكل هذه النظرية"(أ). وقد نما هذا التصور في مدرسة (كوبنهاجن) على يد(هيلميسليف)، ثم تلقفته المدرسة الأمريكية عند(بلومفيلد) و(سابير)، ثم(جومسكي) والتوليديين، ثم(لامب).

وعلى ذلك، فإن من أهم المرجعيات الأدبية المؤثرة في تشكيل المنهج البنيوي:

1)) مدرسة الشكلانيين الروس: إن أعمالهم كانت أكثر التصاقا بالأدب ونظريته، وإن منهجيتهم تتمثل- كما حددها (رومان ياكبسون)- في موضوع الأدب بقوله: إن موضوع علم الأدب ليس هو الأدب وإنما الأدبية "(2)، بمعنى انها تهدف إلى خلق "علم أدبي "(3) قائم على العلوم الألسنية، ويتناول الأدب على أنه استخدام خاص للغة، يحقق تميزه بالانحراف عن اللغة العملية، وقادهم ذلك إلى "أن يعاملوا الأدب بوصفه استعمالا خاصا للغة يحقق لها التمييز بانحرافه عن اللغة العملية المشوهة "(4)، ويوضح (شكلوفسكي) موقفهم من غاية الفن في دراسته (الفن تقنية) في عام 1917 بقوله: إن غاية الفن أن ينقل الإحساس بالأشياء عندما تدرك وليست عندما تعرف وتقنية الفن مي جعل الأشياء (غريبة)، جعل الأشكال صعبة، مضاعفة، صعوبة الإدراك وطوله؛ لأن عملية الإدراك غاية جمالية بنفسها وينبغي أن يُطال أمدها "(5). ولهذا، شدد

<sup>(1)</sup> من:181–182.

<sup>(2)</sup> نظرية المنهج الشكلي- نصوص الشكلانيين الروس، تودوروف وآخرون:10.

<sup>(3)</sup> من:535، وظ: الخروج من التيه- دراسة في سلطة النص، دعبد العزيز حمودة:89.

<sup>(4)</sup> النظرية الأدبية المعاصرة، رامان سلدن:18.

<sup>(5)</sup> نظرية الأدب في القرن العشرين، ك، منيوتن:22.

أعلام هذا المنهج على العلاقات الداخلية للنص، وعدوها مغرقة في سماتها الأدبية (1).

ومن هذا، يجمع النقاد على أن الشكلية الروسية اهتمت بالجانب الشكلي في دراستها للنصوص الأدبية، بدعوى أنها تريد أن تجعل النقد أكثر علمية وموضوعية عما كان عليه من قبل، فكان أن ارتدت لبوس المناهج العلمية، التي لا يشغلها من النص سوى تتبع البراعة التقنية لدى الكتاب ومهارتهم الحرفية، بعيدا عن عوالمهم الشخصية (2).

وبهذه الرؤية المغايرة عما سبقها، عملت الشكلانية على نبذ النزعة التاريخية في دراسة الأدب، وبحثت عن أنماط جديدة من الدراسة الأدبية، فهي "شددت، قبل أي شيء، على خصوصيات موضوعها، حيث غيرت تصورنا للعمل الأدبي، وحللت أجزاءه المكونة "(3) ولهذا شعر الشكلانيون أنهم مشغولون أساسا بـ(البنية) الأدبية، وبالتحديد والتمييز والوصف الموضوعي للطبيعة الأدبية، وباستعمال وسائل صوتيمية معينة في العمل الأدبي، وليس بالمضمون الصوتي لهذا العمل، ولا برسالته أو مصادره أو تاريخه أو أبعاده الاجتماعية والسيرية البيوغرافية والنفسية (4). وهذه الفكرة أخذتها البنيوية فيما بعد وجعلتها أساسا في نفي عنصر الانطباعية الموجود في المناهج السياقية.

ويتفق (ليونارد جاكسون) مع هذا الرأي، فهو يرى أن أحد أطوار البنيوية الخلاقة هي الشكلانية الروسية؛ لأنها أحدثت نقلة نوعية في الاتجاه النقدي، وتمثلت في رفض كل ما هو خارجي بالنسبة للعمل الأدبي، سواء كان التاريخ، أو المجتمع، أو نفسية المؤلف، والنظر إلى العمل الفني بحد ذاته، وبوصفه شيئًا مصنوعا (5).

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وعلم الإشارة:57، وفي نظرية الأدب:188-189، ونظرية البنائية في النقد (1) ظ: البنيوية وعلم الإشارة:184-185، والمسرح بين الفن والفكر:61-62. الأدبي:60، والمرايا المحدبة:184-185، والمسرح بين الفن والفكر:61-62.

<sup>(3)</sup> الشكلانية الروسية، فيكتور ايرليخ:7.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية وعلم الإشارة:56.

<sup>(5)</sup> ظ: بؤس البنيوية:104.

وكان الاهتمام الواعي بمفهوم البنية في المشروع البنيوي، قد انبثق من اهتمام الشكلانية التي رات أن المشكل الأساس لا يتلخص في انعتاق المدلول، إنما هو استقلاله عن المرجع، إذ لا يشير إلى أي عنصر يمكن إدراكه في إطار الواقع خارج اللغة (1)، معتمدة على مفهوم الهيمنة داخل النص (2) الذي حدده (ياكبسون) من خلال مراحل البحث الشكلاني، التي تتمثل في:

- أ) مرحلة تحليل الخصائص الصوتية للأثر الأدبى.
  - ب) مرحلة الدلالة.
- ت) مرحلة إدماج الصوت والمعنى في رحم كل غير منقسم. والعنصر الذي يتحكم ويحرك العناصر الأخر داخل النص هو العنصر المهيمن؛ لأنه يحافظ على البنية (3).

ما تقدم يؤكد لنا أن المدرسة الشكلانية الروسية كانت بمثابة المرتكز الذي وقف عليه النقد البنيوي، ولاسيما أن مفاهيمها تركت أثرا واضحا في آليات هذا التقد، ولا يتردد بعض نقاد الأدب في الربط بينهما، بل يذهب بعضهم إلى القول بأن الشكلية هي في حقيقة الأمر بنيوية مبكرة (4)؛ ذلك لأن أول من استخدم مصطلح (البنية) هو (تينيانوف) في السنوات المبكرة من عشرينيات القرن الماضي، وتبعه (رومان ياكبسون) الذي استخدم كلمة البنيوية أول مرة في عام 1929 (5).

وبهذا، نجد أن البنيوية أحيت المفاهيم الشكلانية، لكن بطريقة أكثر تشددا في التجاهها التجريبي، واعتمادها الطابع العقلي في البحث عن البنية على الصعيدين النظري والممارسة.

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين:24، والمسرح بين الفن والفكر:61.

<sup>(2)</sup> ظ: أصول الخطاب النقدي الجديد، تودوروف وآخرون:9-15، والمرايا المحدبة:187.

<sup>(3)</sup> ظ؛ نظرية المنهج الشكلي:81.

<sup>(4)</sup> ظ: المرايا المحدبة:187.

<sup>(5)</sup> مَلَّ: مِنْ:187.

2)) مدرسة براغ: أفادت البنيوية في استراتيجيتها النقدية من مدرسة براغ، إذ انصهرت معظم ملامح الشكلية الروسية وآتت أكلها في مدرسة براغ. وكانت إسهامات مدرسة براغ التي اتخذت منحى بنائيا، تمثل نوعا من الانتقال من الشكلانية إلى البنيوبة الحديثة (1). فقد عملوا على إحكام أفكار الشكلانيين الروس وترصينها، ونظموها على نحو أكثر ثباتا ضمن إطار النظام اللفوي السوسيري، ولا شك في أن الدراسات التي قدمتها مدرسة (براغ) حول اللغة واللغة الأدبية والعلاقة بينهما تمثل تطورا ملحوظا في الدراسات البنائية، فهم يعرفون لغة الشعر بأنها "نظام لغوي تتراجع فيه الوظيفة التوصيلية إلى الوراء، وتكتسب الأبنية اللغوية قيمة مستقلة "(2)، ومن ثم يربطون بين قوانين اللغة والأدب وصولا إلى النماذج الشعرية والأدبية في مستوياتها المختلفة؛ الصوتية والموسيقية والصرفية والتحويلة والمعجميلة والرمزيلة، ويأخلون بالحسبان- وهذا هو المهم- علاقاتها المتبادلة<sup>(3)</sup>.

وأداء اللغة لوظيفتها الشعرية يعزز ملموسية الدواليل، ويجذب النظر إلى طبيعتها المادية، ولا يكتفي بمجرد استخدامها نوعا من(الفيشات) في عملية الاتصال (4). وقد قال (تيانوف) عن ذلك:"إن خاصية العمل الأدبي الفريدة تتمثل في تطبيق عامل بنائي على المادة لصياغتها أو تعديلها أو حتى تشويهها، وهذا العامل التركيبي لا تمتصه المادة ولا تتوافق معه، بل ترتبط به بشكل متمركز بحيث لا يكون هناك تعارض بين المادة والشكل، بل تصبح المادة نفسها مشكلة، إذ لا توجد أي مادة خارج التركيب"(5). وأفادت مدرسة براغ

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب- مدخل:163، ومعرفة الآخر:16.

<sup>(2)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبى:79.

<sup>(3)</sup> ظ: من:65.

<sup>(4)</sup> ظ: نظرية الأدب:160.

<sup>(5)</sup> البنية النظامية الوظيفية في الرسم المعاصر 1950 - 1967، عمار عبد الحمازة: 41، وينظر مصدره هناك،

من هذه الفكرة في أطروحتها المتمثلة في قضية الفاعل الأدبي(الدلالي)<sup>(1)</sup>، وفي العلاقة بين لأدب والمجتمع<sup>(2)</sup>، وما قدمه (موكاروفسكي) حول الخصائص الوظيفية الجمالية وعلاقتها بالوظائف الأخر<sup>(3)</sup>. وقد أشار (ياوس) إلى أهمية أفكار (موكاروفسكي) ومدرسة براغ، إذ وجدها أفكارا تمثل جمائية بنيوية تفترض إمكانية التمكن من المؤلف الأدبي باستعمال مقولات الإدراك الجمالي<sup>(4)</sup>.

ومن الأسس التي قامت عليها مدرسة بدراغ، تحديدها لمفهوم البنية على وفق منظورين؛ الأول يمثل المنظومة الشاملة للعمل الأدبي بوصفه بنية هرمية تسيطر فيها العناصر السائدة على العناصر الثانوية المساعدة، والثاني يمثل الكلام المنطوق الذي لا يكتمل مغزاه أو دلالته الحقيقية إلا بإرجاعه إلى الشفرة اللغوية الجماعية لكل الناطقين به، فهي بمثابة القدرة اللغوية أو ما يعرف عند اللغويين بالكفاءة اللغوية، ومن ثم فإن أي عمل أدبي هو في حقيقته إخراج شفرة جمالية معينة إلى حيز التنفيذ (5)، ويظهر العمل الفني في التحليل النهائي، عبارة عن مجموعة فعلية من القيم المسرفة الجمالية (6). ومفهوم البنيوية لدى مدرسة براغ يعني الجمع بين ضدين من أجل إنشاء قوة موحدة (7)؛ الأول يمثله المذهب الرومانسي، أما الثاني فهو المنطقية الوضعية، ونتيجة لجمع المتناقضين، حاولت مدرسة براغ الخروج بنظرية ثالثة تجنبها الانحياز إلى الخيال والحدس أو الواقع والمادة، وكانت البنيوية هي الحل الموضوعي لهذا التناقض أو التضاد (8).

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب:160.

<sup>(2)</sup> ظ: المذاهب النقدية الحديثة - مدخل فلسفي، د.محمد شبل الكومي:171.

<sup>(3)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين:34-37.

<sup>(4)</sup> ظ: الأصول المعرفية لنظرية التلقى:129.

<sup>(5)</sup> ظ: موسوعة النظريات الأدبية، دنبيل راغب، 585-586.

<sup>(6)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين:36، ونظرية الأدب:164.

<sup>(7)</sup> ظ: المصطلحات الأدبية الحديثة:78-79.

<sup>(8)</sup> ظ: المذاهب النقدية الحديثة:172–173.

وكلمة (بنيوية) لديهم تشير إلى منهج في البحث يمكن تطبيقه على مجال كامل من الموضوعات المختلفة (1)؛ ومن هنا اسهمت مدرسة براغ في "التخلص من الطابع الشكلي البحت، ولم تعد قاصرة على الدراسات اللغوية والأدبية، بل امتدت اهتماماتها إلى المجالات الاجتماعية والنفسية والفلسفية دون أن تغفل علم اللغة كنموذج لهذه الدراسات"(2).

(3) النقد الجديد: استمدت البنيوية حيويتها وعمقها من روافد متنوعة ومختلفة، ومن هذه الروافد مدرسة (النقد الجديد) التي أسهمت في تشكها، وتقبلها، وهذا ما يجعلنا نقول إن مدرسة النقد الجديد لم تنشأ من فراغ، ولم تنته أيضا إلى فراغ، فهي علامة بارزة، من غير الممكن نكرانها سواء اتفقنا مع معطياتها أو لم نتفق. والاقتراب التأثري بين البنيوية والنقد الجديد واضح، ويرى (عبد العزيز حمودة) أن النقد البنيوي سمي بالنقد الجديد؛ ذلك لأن مصطلح (البنية) بقي متداولا بين النقاد الجدد في أمريكا، ولا يكاد القارئ يشعر بفارق بين دلالة البنية في المشروع البنيوي، ودلالتها لدى النقاد الجدد (3) ولاسيما أنهما يتفقان بالنظرة إلى العمل الأدبي بوصفه وجودا خاصا له منطقه وله نظامه، أو بعبارة أدق له بنينه التي تتميز عن بنية اللغة العادية (4). وشدد أحد أقطاب النقد الجديد على مفهوم البنية، أيما تشديد في القصيدة، بوصفها بنية أقطاب النقد الجديد على مفهوم البنية، أيما تشديد في القصيدة، الوحدة الوحدة الكاملة التي يشكلها العمل الأدبي أو يخفق في تشكيلها، وعلاقة الأجزاء الختلفة أحدها بالآخر في إقامة هذه الوحدة "(5). ومن الملاحظ أن هذا الطرح شدد تشديدا مطلقا على عناصر النص الداخلية، ويهمل العوامل الخارجية شدد تشديدا مطلقا على عناصر النص الداخلية، ويهمل العوامل الذورجية بشدد تشديدا مطلقا على عناصر النص الداخلية، ويهمل العوامل الذورجية

 <sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب:164.

<sup>(2)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبي:128.

<sup>(3)</sup> ظ: المرايا المحدبة:195.

<sup>(4)</sup> ظ: موقف من البنيوية ، شكري محمد عيد: 190.

<sup>(5)</sup> نظرية الأدب في القرن العشرين:46.

التي تفضي عند هؤلاء النقاد إلى المغالطة الانطباعية (1)؛ ومن هذا نفهم سبب تجاهل النقد الجديد للسياق التاريخي للنص، وهذا ما يتفق مع طموح البنيوية، التي نادت بتجاهل التاريخ، فهي وإن كانت إجرائية فاعلة جيدة في توصيفها ما هو ثابت قار، تفشل في معائجتها للظاهرة الزمانية (2)؛ وعلى ذلك، فهي لا تختلف عن النقد الجديد؛ لأنها تتعامل مع النص على أنه مادة معزولة ذات وحدة عضوية مستقلة، وأن النص منفصل ومعزول عن سياقه وعن الذات القارئة (3).

ويبين(كليانث بروكس) مفهوم النقد الجديد، ويفصل فيه النقد الأدبي عن دراسة المصادر والخلفيات الاجتماعية وتاريخ الأفكار والسياسة، وما إلى ذلك، ويسعى لتنقية النقد من هذه الاهتمامات الخارجية، وللعناية بالموضوع الأدبي الأساس؛ لأن هدف النقد البديد- كما يرى- اكتشاف بناء العمل وليس عقل المؤلف ولا ردود أفعال القراء (4). ويبين النا هذا أهمية النقد الجديد للمشروع البنيوي، ولاسيما أن الاهتمام بدراسة داخل النص، يمثل محاولة النقاد الجديد للأخذ بالمنهج العلمي وتجريبيته (5)، و(الداخل) في عرف النقاد الجدد يختلف عن ذلك الذي دعا إليه النقد الرومانسي، كما أنه ليس(الداخل) الذي دعت اليه الشكلية الروسية، فالنقاد الجدد ينظرون إلى النص بمعزل عن المؤثرات الخارجية، بوصفه عالما له كيانه المستقل عن صاحبه وعن الظروف التي أحاطت به، بمعنى أن النقد عمل موضوعي "يجعل هدفه فحص النص الشعري، والنظر إليه على أنه كيان جديد، مختلف عن كل مادة أولية يمكن أن تسهم في تكوينه "(6). ولكي تتحقق هذه الموضوعية، لا بد الاتكاء على القراءة اللصيقة للنص، تلك القراءة التي تقترب من الطرح البنيوي، يقول (جودسون): إن النقد الجديد الذي يشكل قراءة جيلين سوف يواجه، في بنيوية

<sup>(1)</sup> ظ: النظرية الأدبية، جوناثان كالر:146، ودليل الناقد الأدبي:316.

<sup>(2)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:75.

<sup>(3)</sup> ظ؛ من:75.

<sup>(4)</sup> ظ: المذاهب النقدية الحديثة: 144.

<sup>(5)</sup> ظ: المرايا المحدبة:134، والنقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة:98.

<sup>(6)</sup> مداخل نقدية معاضرة إلى دراسة النص الأدبي، محمود الربيعي:314.

السبعينيات بصور من اللغة لم يكن ليتخيلها، ومع ذلك فقد كانت جذورها تضرب في الحداثة التي رحبت بالتفكير في أمور اللغة في أماكن أخرى، ثم إن شهرتها قامت على القراءة اللصيقة (1).

وعلى وفق ذلك، يصبح السياق الداخلي للنص هو السياق الذي يعنى به النقد الجديد، ولا يعنى بأي سباق آخر غيره، وفي ضوء ذلك يجري تفكيك الرموز والكشف عنها وعن دلالاتها<sup>(2)</sup>، وقد اعتمدت البنيوية هذا المعطى في القراءة اللصيقة للنص، فالقارئ ببدأ بالنص وينتهي بالنص.

وقد تأثرت البنيوية بمفاهيم (رتشاردز) أحد أعمدة النقد الجديد، إذ خصص في كتاباته النقدية مساحة عريضة للحديث عن اللغة والمعنى والنظام اللغوي الفردي داخل عقل المبدع، وهو هنا يقترب من البنيويين، أكثر من الطرح السوسيري ومفهومه عن النظام (أقلام وكان لجهوده أثرها الشديد في البنيوية، ولاسيما فكرته عن (الأضداد) التي تشغل مكانا بارزا في مذهبه النقدي، والتي طورتها البنيوية فيما بعد، مع اختلاف أساس. فينما يوكل (رتشاردز) لوحدة التخيل وظيفة التوفيق بين الشائيات، ويؤسس فيمة القصيدة النص على النجاح أو الفشل في تحقيق ذلك التوافق، فإن البنيويين يعتدون بالشائيات الضدية، التي لا تتم دلالة واحدة منها، دون حضور الأخرى، لا بهدف فرض توازن أو توافق، بل لإبقائها قائمة بوصفها مصدرا للدلالة أ. ويوساطة هذه الوحدة تتحقق وحدة القصيدة من ناحية ، واستقلالها عن الخارج من ناحية أخرى، وهذه الوحدة هي نقسها الوحدة التي يؤسس لها الناقد البنيوي، بين البنى الصغرى للنص، وبين تلك الوحدة النصية والنسق الذي يفترض البنيويون وجودهما المسبق (أقلام المنبق الذي يفترض البنيويون وجودهما المسبق (أقلام المنبق الذي يفترض البنيويون وجودهما المسبق (أقلام المنبق الذي يفترض البنيوين وجودهما المسبق (أقلام المنبق المنبق المنبق الذي يفترض البنيوين وجودهما المسبق (أقلام المنبق المنبق المنبق الذي يفترض البنيويون وجودهما المسبق (ألمنية المنبق المنبق الذي يفترض البنيويون وجودهما المسبق (ألمنية المنبق المنبق المنبق (ألمنية المنبق المنبق (ألمنية المنبق (ألم

<sup>(1)</sup> المرايا المحلية:197، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث من المحاكاة إلى التفكيك، د إبراهيم محمود خليل:79.

<sup>(3)</sup> ظ: المرايا المحدية:196.

<sup>(4)</sup> ظ: المرايا المحدية :197-198.

<sup>(5)</sup> ظ: من:198.

أما عن أثر الناقد (نورثورب فراي)، فقد أشار أحد الباحثين إلى دراسته (تشريع النقد) المنشورة في عام 1957، وعدها بنبوية مبكرة، وإن كانت لا تبتعد عن كثير من مفهومات النقد الجديد وقواعده (أ). وإذا كانت البنبوية معنية بالبنى، وبالمعنى الدقيق بعملية فحص السنن العامة التي تعمل البنى من خلالها، فهذا ما يقوم به (فراي) أيضا في مجال النقد؛ فهو ينزع إلى اختزال الظواهر الفردية وردها إلى مجرد أمثلة لهذه السنن، وفي محاولة المزاوجة بين المنهجين رأى أحد النقاد أن (فراي) يتصرف بوصفه نافدا جديدا حينما يحاول اكتشاف البنى الأدبية الشاملة التي تتسعب تحتها بنى الأعمال الفردية، وهو بهذا يقترب كثيرا من مفهوم النقاليد، وأن (فراي) قام بقراءة لصيقة للأدب ذاته بوصفه نصا واحدا في الوقت نفسه، فهو، وبصورة فريدة، ناقد بنيوي، حيث إنه يرى أنه لا يوجد عنصر واحد في النظام يمكن فهمه كاملا دون أن نعرف مكانه في النظام (2). والحقيقة أن ما يميز عمل (فراي) هو ابتعاده عن التاريخ في الأدب؛ لأن الأدب لديه - عبارة عن بنية لغوية مستقلة ذاتيا، ومنقطعة تماما عن أي مرجعية تتعداها، فالأدب "يحتوي الحياة والواقع في نظام من العلاقات اللغوية "3. وهذا ما يفسر ننا أن دافع (فراي) هو دافع علمي بحاجة شكلانية أبنية بنيويا ولو بصورة تقريبية.

<sup>(1)</sup> ظ: من:199.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة:200، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> تشريح النقد، نورثورب فراي:122.

#### المبحث الثالث

#### طرائق إرسال البنيوية الشكلية

حملت البنيوية بشارة العهد الآتي إلى العلوم الإنسانية، ومنها النقد الأدبي، دالة إياها على الطريق المنهجية والممارسة العلمية المرجوتين اللتين تجعلان النقد الأدبي علما موضوعيا من العلوم الإنسانية الدقيقة؛ تلك العلوم التي تنظر البنيوية إلى كل ظاهرة من ظواهرها على أنها نظام تام، وكل مترابط، من حيث إنها تحمل صفة البنية. وقد تعددت طرائق إرسال البنيوية لأطروحاتها العلمية والنقدية، على وفق تعدد الظواهر المختلفة التي تدرسها. وكان من بين أهم تلك الطرائق التي تكشف عن التقبل وسعته جغرافيا وإعلاميا:

1= طريقة المحاضرة: بدأت اللوامع الواعدة للعهد العلمي في القرن العشرين بمحاضرات (رومان ياكبسون) التي كان بلقيها في المدرسة الحرة للدراسات العالمية في نيويورك1942 -1946، والتي عرفت بعنوان (الصوت والمعنى) (أ)، وقد أدت هذه المحاضرات مهمة عظيمة في طور البنيوية الفرنسية، إذ كانت أول من عرف (كلود ليفي شتراوس) على الألسنية البنيوية؛ الأمر الذي اعترف به هو نفسه في التقديم الذي كتبه لهذه المحاضرات، وقد عبر عن ذلك بقوله: "مر علي وقت كنت فيه بنيويا دون أن أعرف ذلك، كانني السيد جوردان الذي ظل يتحدث النثر دون أن يعرف في مسرحية موليير). وكانت محاضرات ياكوبسون هي التي كشفت لي أن ما كنت أحاول القيام به موجود بالفعل في الحقل المعرفي لعلم اللغة بوصفه مدرسة فكرية "(2) واستغل (جاك لاكان) هذه الطريقة أيضا، في مدرسة المعلمين العليا، وفي (التلفزيون)، مما أدى إلى تصاعد شعبية أيضا، في مدرسة المعلمين العليا، وفي (التلفزيون)، مما أدى إلى تصاعد شعبية

<sup>(1)</sup> ظ: برس البنيوية:95 و114، وبنيوية ياكبسون-التاسيس والاستدراك (شم).

<sup>(2)</sup> نظريات معاصرة: 208، وينظر مصدره هناك.

التحليل النفسي البنيوي في فرنسا مند مطلع الستينيات<sup>(1)</sup>. ولم تكن محاضرات (فوكو) تقل في شعبيتها عن محاضرات (لاكان)؛ فقد كان يحاول الكشف عن شفرات المعرفة في المجتمعات، غير أنه يهتم اهتماما بالغا بالطريقة التي تتغير بها بنية المجتمع<sup>(2)</sup>.

- 2= طريقة المؤتمر: أفاد (ياكبسون) من مؤتمر عن (الأسلوب في اللغة) انعقد في جامعة (إنديانا) في عام 1958، واشترك فيه مجموعة من علماء اللغة وعلم النفس والأدب والانثروبولوجيا في أمريكا. وكان نظام المؤتمر يقوم على الاستماع إلى بيان تعقيب ختامي بعد تقديم الأبحاث ومناقشتها، يلقيه أهم ممثلي علم اللغة وأكثرهم خبرة، مقابل أهم ممثلي علم الأدب. وبهذا المؤتمر استطاع أن يلقي بيانه الختامي الذي كان تأصيلا جديدا، قلب الاتجاهات الستطاع أن يلقي بيانه الختامي الذي عقب، وذلك هو بيان (الشعرية وعلم اللغة) الذي سرعان ما تحول إلى بيان استهلالي للحركة البنيوية في أمريكا، بالقدر الذي أصبح إطارا مرجعيا في المناقشات البنيوية في فرنسا نفسها، بعد ترجمته إلى الفرنسية (3).
  - 2= طريقة المركز العلمي: من المراكز العلمية التي أسهمت في إرسال أفكار المشروع البنيوي في باريس، مركز (الكوليج دي فرانس) الذي تنتظم فيه جملة من حلقات الدرس التي تدور حول الفلسفة والانثروبولوجيا وعلم اللغة (4) ومركز (مدرسة الدراسات العليا) الذي يعقد حلقات البحث ذات الطابع البنائي، إذ يشترك فيه (ماريتيت)، و (جريماس) في علم اللغة، و (رولان بارت) قطب الدراسات الأدبية والنقدية، كما أن هناك مركزا ثالثا، يتمثل

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:19.

<sup>(2)</sup> ط: من: 19–20.

<sup>(3)</sup> ط: مشكلة البنية: 48، وتظريات معاصرة: 201-202.

<sup>(4)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي:208.

في (مدرسة المعلمين العليا)، والسيما لدى جماعة نظرية المعرفة، التي يعد (جاك دريدا)، و(لوي ألتوسير) أهم أقطابها (1).

4- طريقة الندوة وحلقة البحث: من الطرائق الأخر التي أوجدها أعلام المنهج البنيسوي، الستي يستم بها تداول أقكار التحديث المنهجي بحريبة، طريقة (الندوات)<sup>(2)</sup>، بمعنسى أن رواد البنيوية وجدوا في جلسات الندوات والحلقات المعرفية طريقة مهمة في إرسال أطروحات المشروع البنيوي. ومن الندوات التي ساعدت على ذلك، ندوة (جاك لاكان) التي كان يعقدها بانتظام كل أسبوعين منذ عام 1953، والتي كانت تمثل في الستينيات والسبعينيات أحد المعالم الرئيسة في الحياة الفكرية في باريس، إذ كان يلتقي فيها إلى جانب كبار المشتغلين بالتحليل النفسي، عدد كبير من أبرز المفكرين من أمثال (فوكو)، و(مالرو)، و(دولوز)، و(التوسير)، وكذلك (شتراوس) زعيم المنهج البنيوي<sup>(3)</sup>.

وقدم (لاكان) بحوثا عدة في ندواته حول البنيوية من وجهة نظر نفسية ، كان لها أهمية في عملية تلقي المنهج البنيوي ، وتحقيق شعبيته في الساحة النقدية آنذاك. ولم يكتف بذلك، بل راح كذلك بمارس التحليل النفسي البنيوي في مستشفى (سانت أنا) وجماعة (تل كل) التي يشترك فيها عدد من نقاد البنيوية وأعلامها (4) ، لكي يؤسس قاعدة كبرى لاستقبال المشروع البنيوي في مؤسسات الدولة الأكثر ارتباطا بتخصصه.

وأفاد (ألتوسير) من الطريقة نفسها، وهو يحاول إعادة قراءة الأعمال والكتابات الماركسية الكبرى، فقدم تحليلاته في (حلقات البحث) التي كان يعقدها في (مدرسة المعلمين العليا) ابتداء من عام 1955، وتمخضت عن مناقشات حول الكتابات الماركسية الأساس، وتبدو أصالته النقدية والفلسفية في قراءته لهذه الأعمال من منظور بنائي

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي :208.

<sup>(2)</sup> ظ؛ الطريق إلى المعرفة:72.

<sup>(3)</sup> ظ؛ الطريق إلى المعرفة:72.

<sup>(4)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي:208–209.

جديد (1)، حتى قال عنه المفكر (ماكنتاير): إن التوسير (فرض) البنائية على الماركسية فرضا، اعتقادا منه أن كلا منها يتضمن الآخر، وأنهما يؤلفان معا قوة هائلة إذا ارتبطا برباط وثيق (2).

- 5= طريقة المقابلة والحوار الصحفي: ومن الطرائق الأخر التي اعتمدها رواد البنيوية لبيث آرائهم ، المقابلات والحوارات الصحفية ، كحديث (شمتراوس) من خلال (اعترافاته) (3) لإحدى الصحف الفرنسية ، التي لخصت مجمل آرائه البنيوية فلال الحوار ، حتى أنه وافق على وصف البنيوية بأنها فلسفة مادية ، على الرغم من تقليله من أهمية المضمون الفلسفي للبحث البنيوي (4) ، بمعنى أنها فلسفة تهدف إلى تحقيق العلمانية التي تقريها إلى حد كبير من مقولات المناهج الأخر.
- 6- طريقة المقال النقدي: اعتمد أعلام البنيوية على طريقة أخرى، لها القدرة على تحرير الأذواق، وهي المقالات النقدية. ف(شتراوس) كان الوحيد من بين البنائيين الفرنسيين الذي يستخدم كلمة (بناء) أو (بنائية) صراحة في عنوانات مقالاته، ابتداء من مقاله (التحليل البنيوي في علم اللغة والانثروبولوجيا) الذي نشره في عام 1945، في مجلة حلقة نيويورك (5)، والذي عده بعض النقاد (ميثاق) النزعة البنيوية (6)؛ لأنه جاء على هيأة الثورة ضد الأساليب القديمة في التحليل، وفاتحة عهد جديد تمثله البنيوية. و (بارت) في مقاله (مقدمة للتحليل البنيوي الذي نشره في عام 1966، حدد معالم النموذج المنهجي الذي

<sup>(1)</sup> ظ: الطريق إلى المعرفة:123.

<sup>(2)</sup> مِن:123.

<sup>(3)</sup> ظ: مفامرة المنطق البنيوي:235.

<sup>(4)</sup> ظ: استقبال الآخر:66–67.

<sup>(5)</sup> ظ: عصر البنيوية:24.

<sup>(6)</sup> ظ: الطريق إلى المعرفة:82.

يجب على "البنيوية التي بدأت تنمو، أن تحتذيه"(1)، أي أنه يدعو النقاد إلى ضرورة الالتزام بقواعد التحليل البنيوي؛ لأنها قواعد تعمل على تحديد مسار البنيوية في التنظير والتطبيق.

7= طريقة الكتاب النقدي: لم يكتف رواد البنيوية بالطرائق السابقة، بل زادوا عليها أيضا طرائق أخر، وكان الكتاب النقدي طريقة مهمة منها، وقد تمثل عند (شتراوس) بمجموعة كتبه المشهورة، ابتداء بكتابه (المدارات الحزينة) (2) المنشورية عام1955، الذي لم يمرية هدوء، مثل كتابه الأول الذي نشرهية عام1949 بعنوان(الأبنية الأولى للقرابة)(3)، وقد مهد هذا الكتاب لصدور أهم كتاب في الانثروبولوجيا الفرنسية على الإطلاق(4)، وهو (الانثروبولوجيا البنيوية) المنشور في عام 1958، فبوساطته بدأ التمهيد "لتقبل البنيوية، بوصفها محاولة ممنهجة للكشف عن الأبنية العقلية الكلية العميقة، كما تتجلى في أنظمية القرابة والأبنية الاجتماعية الأكبر، ناهيك عن الأدب والفلسفة والرياضيات والأنماط النفسية اللاواعية التي تحرك السلوك الإنساني"(5). وكتاباته تمزج بين الملاحظة العلمية والتأصيل النظري، مما أثارت نوعا من الترابط المستفز، على مستوى الجدة، بينها وبين كتابات أخر، مثل كتاب (بارت)(درجة الصفرفي الكتابة) المنشورفي عام1953، وكتابات (جاك لاكان) عن (الدات في نظرية فرويد) المنشورة ما بين عامي 1953 و1954، وكان ذلك على نحو أكد الحضور الصاعد لحركة جديدة في الثقافة الفرنسية (6)، ومن ثم تشكل مجموعة متميزة من الكاتبات والكتاب الذين

استقبال الآخر:65.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية، أوزياس وآخرون:102، والبنيوية والتفكيك:17.

<sup>(3)</sup> ظ: نظرية البنائية في النقد الأدبي:214.

<sup>(4)</sup> الطريق إلى المعرفة:82.

<sup>(5)</sup> عصر البنيوية:12.

<sup>(6)</sup> ظ: نظريات معاصرة:197.

تجمعهم مطامح واحدة، ورؤية منهجية تخالف السائد، وشيئا فشيئا، اخذت البنيوية بالانتشار.

وتمثل التحتاب النقدي عند (بارت) بـ (درجة الصفر في التحتابة)، و(عن راسين) الصادر في عام 1963، الذي أثار ضجة وردود فعل، مما وصل بالمد البنيوي إلى ذروته خلال المعركة الحاسمة التي أشعلها التحتيب الذي أصدره (ريمون بيكار) ممثل التقاليد اللانسونية في السوربون بعنوان (نقد جديد أم دجل جديد)، وذلك على نحو دفع إلى ترجمة كتاب (عن راسين) في عام اللاحق، غير أن (بارت) رد عليه بكتابه النقدي التأصيلي (النقد والحقيقة) الصادر في عام 1966)، الذي أراده بيانا وميثاقا حاسما للنقد البنيوي في فرنسا. ولا شك أن ترجمة كتاب (بارت) إلى الإنجليزية، بعد عام واحد من صدوره، وفي ذروة المعركة النقدية حول شيوع البنيوية في الثقافة الفرنسية، إنما هو أمر يكشف عن الأصداء التي كان يحدثها الجدال البنيوي الفرنسي على صعيد الفكر العالمي بعامة، والمتلتي الأمريكي خاصة.

أما ما يخص جهد (فوكو) النقدي، فيتمثل في مجموعة كتب، ابتداء من (تاريخ الجنون) الصادر في عام 1961، و(ولادة العيادة) الصادر في عام 1969، و(الكلمات والأشياء) الصادر في عام 1969، وكلها تعمل والأشياء) الصادر في عام 1966، و(حفريات المعرفة) الصادر في عام 1969، وكلها تعمل على خلق قنوات جديدة لاستقبال طموح هذا المفكر الناقد البنيوي (2)، كما وضع (جان بياجيه) كتابه المشهور بـ (البنيوية) في عام 1968، وحدد فيه البنية تحديدا واضعا (3)، بياجيه) كتابه المشهور بـ (البنيوية)، في عام 1968، وحاءت مشاركة الناقدة (آن جفرسون) في كتابها (النظرية الأدبية الحديثة)، وهو "كتاب مهم يقع في صلب الاهتمام البنيوي "(4)، وهي كتابها (النظرية الأدبية الحديثة)، وهو "كتاب مهم يقع في صلب الاهتمام البنيوي" (4)، وهي

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة :198.

 <sup>(2)</sup> ظ: عصر البنيوية: 209–210، ومشكلة البنية: 25–27، ومفامرة المنطق البنيوي: 141 و154
 و 161 و172–173.

<sup>(3)</sup> ظ: البنيوية، بياجيه:5، والبنيوية في الأدب:135، ويؤس البنيوية:49، والبنيوية والتفكيك: 17-

<sup>(4)</sup> تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:169.

ترى في البنيوية ثورة عرفت خارج الجامعات، وتتجلى ثورتها في ادعائها لتحقيق العلمية النقدية (1).

ولم تظهر البنيوية في الساحة النقدية والثقافية العربية، إلا في أواخر الستينيات وبداية السبعينيات، عن طريق المثاقفة والترجمة، والتبادل الثقافي، والتعلم في جامعات أوربا، وكانت بداية تمظهرها في عالمنا العربي، على هيأة كتب مترجمة ومؤلفات تعريفية. وكان من الطبيعي أن يتبنى نقادنا الحداثيون العرب طرائق إرسال لنشسر أفكارهم عن البنيوية، شعورا منهم بالرغبة في مواكبة التقدم النقدي الذي يطمح إلى جعل النقد علما موضوعيا ضمن الإطار الأكبر للعلوم الإنسانية. ومن أهم تلك الطراثق التي تعرفنا بالبنيوية في الثقافة العربية المعاصرة:

- 1/ طريقة الترجمة: كان للترجمة الأثر الفاعل في تنبيه نقادنا إلى ضرورة تغيير قناعاتهم النقدية، صوب الوافد النقدي الجديد المتمثل بالبنيوية. ومن هذه الترجمات، ترجمة كتاب (رولان بارت) المعنون (الكتابة في درجة الصفر) المنشور في عام 1970، و(البنيوية) لـ (جان بياجيه) المنشور في عام 1971، و(البنيوية) لـ (جان المنشور في عام 1971، كما نقل إلى و(البنيوية) لـ (جان ماري أوزياس وآخرين) المنشور في عام 1971، كما نقل إلى العربية كتاب (كلود ليفي شتراوس) المعروف بـ (الانثروبولوجيا البنيوية) المنشور في عام 1977.
- 2/ طريقة المقال: أخذت هذه الطريقة تتشريخ مجلات العالم العربي، سواء بقبول البنيوية بوصفها مشروعا نقديا حديثا، أو برفضه، وكلا الموقفين يبينان لنا مدى التأثر الحاصل لدى نقادنا بالغرب. ف(محمود أمين العالم) كتب مقالا ونشره في عام 1966 في مجلة (المصور) المصرية، بعنوان (نقد جديد أم خدعة جديدة) وقد قدم (العالم) البنيوية الفرنسية في مصر للمرة الأولى، وكانت هي الموضوع الأساس لواحد من مقالاته الأسبوعية. ولأن الناقد أكثر تمثلا

<sup>(1)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة :169.

<sup>(2)</sup> ظ: ثلاثية الرفض والهزيمة: 11.

للتوجه الماركسي نراه قد وقف-كما نرى- ضد البنيوية بصورتها الشكلية. ومن المقالات المبكرة أيضا مقال(فؤاد زكريا)(الجذور الفلسفية للبنائية)، رأى فيه البنيوية فكرا فلسفيا ذا جذور إلى الأنساق القبلية في الفلسفة الكانطية، ظهر في العصر الحديث، وبتمظهرات مختلفة عند فلاسفة ومفكرين، منهم(شتراوس)، و(ألتوسير)، و(فوكو)(1).

ووضع (شكري عياد) مقالا بعنوان (موقف من البنيوية) موضحا فيه العلاقة بين البنيوية بوصفها منهجا فكريا ونقديا، وما سبقها من حركات نقدية وفكرية، كان لها الأثر في إبرازها بوصفها مشروعا نقديا بديلا عما كان سائدا، وكتبت (نبيلة إبراهيم) مقالها (البنائية من أين وإلى أين؟) أن الذي تميز بكونه مقالا أكاديميا شارحا لم يتخذ موقفا مميزا إزاء ما شرحه على المستوى الفكري التحليلي (4). ويعد (أبو ديب) الأكثر تمثيلا لتبني أطروحات المشروع البنيوي، بنمطها الشكلاني، لكثرة دراساته عنها، وإعلانه المتكرر عن تبنيه لها. ومن (مقالاته) الكاشفة عن ذلك، مقاله (نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي) (5).

(3) طريقة المجلة: شكات البنيوية- لحداثتها آنذاك- منطلقا لتجديد الخطاب النقدي عربيا، واعتمدت على طرائق إرسال لها القدرة على استقطاب الشبان النشطين في التأليف والترجمة، ومن هذه الطرق استغلال مجلة (فصول) (6) المصرية، لبث ذلك التجديد، بوصفها منبرا للنشاط البنيوي، فتح أبوابه أمام النقاد العرب لتقديم الدراسات الجادة عن البنيوية.

<sup>(1)</sup> ظ: آفاق الفلسفة ، فؤاد زكريا:272- 369.

<sup>(2)</sup> ظ: موقف من البنيوية: 198.

<sup>(3)</sup> ظ: البنائية من أين- إلى أين:169.

<sup>(4)</sup> ظ: استقبال الآخر:181.

<sup>(5)</sup> ظ: نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي، كمال أبو ديب:128.

<sup>(6)</sup> ظ: المرايا المحدبة:13، ومناهج النقد الماصر:103.

المشروع البنيوي في نقدنا العربي، الكتاب النقدية التي عملت على إرساء دعائم المشروع البنيوي في نقدنا العربي، الكتاب النقدي. ولعل أول العرب الذين كتبوافي البنيوية الشكلية، (زكريا إبراهيم) في كتابه (مشكلة البنية)، في عام 1976، انطلاقا من أن البنيوية أصبحت "اللغة الشارحة لكل حضارتنا المعاصرة" في وظهر اهتمام (صلاح فضل) بالبنيوية، في كتابه (نظرية البنائية في النقد الأدبي) في عام 1977، وهو كتاب نقدي، ولعله "أفضل كتاب وضع بالعربية عن التنظير للنقد البنيوية أنذاك؛ لأنه كتاب علمي جاد، وضع بلغة نقدية، وعالج أصول البنيوية، واتجاهاتها، ومستوياتها "(2)، ووصفه بعضهم بأنه "من بين أهم النماذج المؤسسة لمنهج البنائية "(3)، مما يدل فعلا على أنه "بحث يختلف جد الاختلاف عما يألفه الناس ويأنسون إليه في البحوث الأدبية "(4).

وشهد عام 1979، صدور دراسات نقدية في المجال نفسه. وتتمثل الدراسة الأولى براتجاهات النقد الأدبي الفرنسي المعاصر)، لـ (نهاد التكرلي)، غير أننا نرى أن الباحث اهتم بأعلام البنيوية الفرنسية أكثر من أفكارهم في هذا المشروع، علاوة على أنه لم يميز بين النقد الجديد الذي برز في أمريكا في عشرينيات القرن الماضي، وبين النقد الجديد الفرنسي الذي يجده علما إنسانيا "يرتبط بعلم الاجتماع وعلم النفس وعلم اللغة "(5). وإذا كانت إحدى الباحثانترى أن تصور (التكرلي) هذا مبني على تعدد حقولها التطبيقية، مما ينافي مقولاتها أصلا، ولعل ذلك يرجع إلى استسهال لأهم مرتكزات البنيوية (6)، فإننا نرى أن عمل (التكرلي) هذا، يمتاز بالمتابعة النقدية، والملاحظة النقدية؛ ذلك لأنه كان مثابعا بحرص لأهم الاتجاهات والحركات النقدية الفرنسية، وساعده على ذلك إجادته

<sup>(1)</sup> مشكلة البنية:11.

<sup>(2)</sup> تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:26.

<sup>(3)</sup> اتجاهات النقد الروائي المعاصر، مصطفى عبد الغني:1/138.

<sup>(4)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبي:15،

<sup>(5)</sup> اتجاهات النقد الأدبي الفرنسي المعاصر:137.

<sup>(6)</sup> ظا التحليل البنيوي للرواية المربية من1980 إلى2000 اطروحة دكتوراه): 33.

للغة الفرنسية نفسها، فهو ينقل منها، ويترجم عنها، ولا يحاول(التكرلي) الاستسهال كما قالت عنه الباحثة السابقة، وإنما حاول نقل البنيوية الفرنسية كما هي في موطنها الأم، ومن الطبيعي أن الصورة آنذاك لم تكن واضحة بشكل جيد.

وتتمثل الدراسة الثانية بـ(الألسنية والنقد الأدبي)، لـ(موريس أبو ناضر)، وهي أول محاولة بنيوية ظهرت في إطار النقد العربي البنيوي التطبيقي في السرد. وعلى الرغم من اعتماده الإجراءات البنيوية، نجده يلجأ أحيانا إلى استخدام تقنيات المناهج السياقية، بحثا عن (أنا) فردية في معاناتها للمشاكل الاجتماعية والسياسية، وأخرى جماعية مرتبطة بواقع البلد الذي ينتمي إليه الكاتب(1). وقد يكون في هذا على أن التوجه البنيوي التكويني هو المجال الأقرب لدراسة السرد.

أما (خالدة سعيد) فتضع كتابها (حركية الإبداع - دراسات في الأدب العربي الحديث، وحاولت الجمع بين منهجين نقديين، هما: البنيوي الشكلي، والانطباعي<sup>(2)</sup>، ولعل هذا الخلط بينهما، يعود إلى عدم استيعاب المنهج بشكل تام؛ لأن المنهج البنيوي بوصفه نظرية أو فكرا، لم يكتمل، حتى في البلد المنشأ، مما يجعل الصورة غير مكتملة عند متلقيه من الأمم الأخر. وهي- وإن لم تصرح باعتمادها البنيوية منهجا نقديا- "تمارس القراءة البنيوية بهدوء لترسم الدوائر والمثلثات، وتستكشف الثنائيات والبنى الدينامية في مسعى لإبراز ما تسميه الخصوصية الفنية للقصائد" (3)، مما دعا بعضهم إلى أن يجعل كتابها هذا، كتابا تأسيسيا، استطاعت صاحبته أن ترسم فيه ملامح الإبداع العربي الحديث في ثلاثة أجناس أدبية، استطاعت صاحبته أن ترسم فيه ملامح الإبداع العربي الحديث في ثلاثة أجناس أدبية، هي (الشعر، والرواية، والقصة القصيرة) (4).

وفي المدة نفسها التي نشرت فيها (خالدة سعيد) كتابها التطبيقي السابق، ظهرت دراسة (كمال أبو ديب) التطبيقية (جدلية الخفاء والتجلي- دراسات بنيوية في الشعر)، وهي

<sup>(1)</sup> ظ: الألسنية والنقد الأدبي، موريس أبو ناضر:11.

<sup>(2)</sup> ظ: حركية الإبداع- دراسات في الأدب العربي الحديث، خالدة سعيد.

<sup>(3)</sup> استقبال الآخر:185.

<sup>(4)</sup> ظ: من:185، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:73-77.

من أهم الدراسات البنيوية على المستويين التنظيري والتطبيقي. أخذ صاحبها يؤسس في الصفحات لعشر الأولى من كتابه هذا ليبين أهمية البنيوية، مشيرا بحماسة لا تخلو من الخطابية إلى أن الأمة من خلال ذلك المنهج، ستبلغ الرقى الحضاري(أ)، لكن هذا الرقي لن يحدث بثقافة التقليد والنسخ، وإنما بالمشاركة في اكتشاف وتحديد "المكونات الأساسية للظواهر- في الثقافة والمجتمع والشعر"(2)، علاوة على أنها لا تعمل على تغيير اللغة والشعر والمجتمع فحسب، بل تغير "الفكر المعاين للغة والمجتمع والشعر، وتحوله إلى فكر متسائل، قلق، متوثب (أ. والهمينها يرى (أبو ديس) أنها "ثالث حركات ثلاث في تاريخ الفكر الحديث "(4) ، بعد الماركسية والفن الحديث ، استطاعت أن تغير من تصور الإنسان عن العالم، إلى درجة "يستحيل بعدها أن نرى العالم ونعاينه كما كان الفكر السابق علينا، يرى العالم ويعاينه (١)، وشهد العقد الثمانيني من القرن العشرين، دراسات عدة، لكنها متناينة من حيث الأداء، ومتنوعة الحقول بين الشعر والرواية والقصة. ففي العام1984، أصدر الناقد المفربي(صدوق نور الدين) كتابه(حدود النص الأدبي- دراسة في التنظير والإبداع)، وحاول الناقد المزج مين المناهج الانطباعية والمنهج البنيوي، رغبة "في تشكيل نوع من التوفيس الهادف خدمة للنص، ودون الرسو بسفينة النقد عند منهج بذاته "" أن (التوفيق) الذي يدعو إليه الناقد ما هو إلا "تلفيق لا يخدم النص وإنما يشتته، ولا يظهر جمالياته أو بنياته "، أما (عبد الله الغذامي)، فقد أصدر كتابه الأول (الخطيئة

<sup>(1)</sup> ظ: جدلية الخفاء والتعلى:7.

<sup>(2)</sup> من:8.

<sup>(3)</sup> من:7.

<sup>(4)</sup> جدلية الخفاء والتجلي:7.

<sup>(5)</sup> من:7.

<sup>(6)</sup> حدود النص الأدبي- دراسة في التنظير والإبداع، صدوق نور الدين:8.

<sup>(7)</sup> تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:44.

الباب الأول البنيوية

والتكفير- من البنيوية إلى التشريحية)(1) في عام1985، وفي العام نفسه، نشر الناقد اللبنائي (فؤاد أبو منصور) كتابه (النقد البنيوي الحديث بين لبنان وأوربا)(2).

وبذلك تكون هذه الطرائق مجتمعة قد حققت التقبل والانتشار النقدي على وفق ما تبتغيه الأطروحات البنيوية العلمية ، التي احدثت انقلابا نقديا وذوقيا عند القارئ العربي الذي اعتاد على أسلوب القراءة الانطباعية التي فقدت هيمنتها في مثل هذه المناهج.

 <sup>(1)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير- من البنيوية إلى التشريحية: قراءة نقدية لنموذج إنساني معاصر، دعبد الله الغذامي.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد البنيوي الحديث بين لبنان وأوربا، فزاد أبو منصور.

# prining o opining

الفصل الثاني فيفالجها تامعالاً فيفالشكالية فيفالشكالية

# الفصل الثاني الأدوات الإجرائية للبنيوية الشكلية

من أهم الأدوات الإجرائية في الاشتغال البنيوي الشكلي، النسق، والشائيات، وإقصاء المؤلف وموته، ولذلك سنجعل الحديث عن كل أداة من هذه الأدوات يشغل مبحثا خاصا به، لكن هذا لا يعني عدم وجود أدوات أخر، يتم الحديث عنها كلما استدعى الأمر ذلك في أي مبحث من هذه المباحث الثلاثة.

#### المبحث الأول

#### النسق

إن البنية تقتضي ضمنا وجود النسق<sup>(1)</sup>. والقيمة المعرفية في المشروع البنيوي عموما ترتكز إليه من خلال "ترتيب جديد لعلاقة الخاص بالعام: فالخاص هو تشكل نوعي ولكن بنيته الخفية لا بد أنها تنتمي إلى نسق يستوعب الفردي بمختلف تكشفاته، وهذا النسق هو الكلي"<sup>(2)</sup>. ومتابعة ذلك تستدعي عرضه على وفق من اهتموا به؛ وأهمهم:

1= سوسير: النسق مفهوم لغوي مستمد من النظرية اللغوية، التي أسسها (سوسير) الذي نظر إلى اللغة على أنها نسق، يتألف من "بنية أو سلسلة من البنى الصغيرة التي تشكل مجموع البنية التي تشكل النسق"(3). وذلك النسق اللغوي نسق اختلافات بالمرتبة الأولى، والقانون الذي يحكم النسق هو جوهر البنيوية اللغوية، وسواء "أخذنا الدال أو المدلول، فإن اللغة ليس لها أفكار أو أصوات

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية: 291 (والكلام للمترجم)، وينظر للتفصيل: 31 و47 و158 ، ونظرية البنائية في النقد الأدبي: 288 و289 ، والمرايا المحدبة: 214.

<sup>(2)</sup> قضية البنيوية:44.

<sup>(3)</sup> البنيوية والنفكيك:21.

سابقة على النسق اللغوي، بل اختلافات فكرية وصوتية تنشأ في النسق"(1). و(سوسير) بتصوره هذا يشترط(للنسق) وجود (الدال) و(المدلول)، ووحدة كلية للبنية اللسانية، وهي تصنع(النسق)، وتعرف بـ(العلامة) التي يتحد بها الدال والمدلول، بشكل اعتباطي<sup>(2)</sup>.

2= بنفنست: يحدد (إميل بنفنست) ملامح البنيوية اللغوية مستندا إلى مفهوم (النسق) فيرى اللغة نسقا كليا، بقوله: "إذا سلمنا بأن اللغة نسق، يصبح الأمر هو تحليل بنائها. إن كل نظام، وحيث إنه يتكون من وحدات تؤثر في بعضها البعض، يختلف عن الأنساق الأخرى بفضل الترتيبات الداخلية لهذه الوحدات، ترتيبات تمثل بناءها. بعض التركيبات متكررة، وبعضها نادر إلى حد كبير، بينما البعض الآخر، وهو ممكن نظريا، لا يتحقق أبدا. إن تصور لغة ما الله المتبارها نسقا ينظمه بناء يجب الكشف عنه ووصفه، يعتبر تبنيا لوجهة النظر البنيوية "(3).

وأفاد نقاد البنيوية من ذلك التصور، فهم يرون أن لكل شيء بنية، ويمكن تفسيره من خلال دراسة البنية المكونة له، فالمجتمعات، والأساطير، واللغات... إلخ، كل منها تدل على نظام، أو كل مترابط، أي بوصفها بنى، فتتم دراستها من حيث (أنساق) ترابطاتها الداخلية، لا من حيث هي مجموعات من الوحدات أو العناصر المنعزلة، ولا من حيث تعاقبها التاريخي (4)، ومن غير المستطاع رد الظواهر كلها إلى مجموعات جزئية غير مرتبة؛ لأن مرمى البنيوية الأول هو إنشاء علم المجموعات الإنسانية (5)، وتأكيدا على ذلك ترى البنيوية أن كل نص يحتوي ضمنيا على نشاط داخلي يجعل من كل عنصر فيه عنصرا بانيا لغيره، ومبنيا في الوقت ذاته. ولهذا فإن النظام الذي يقوم عليه بناء النص يسمح

<sup>(1)</sup> محاضرات في الألسنية العامة: 120.

<sup>(2)</sup> ظ: علم اللغة العام:84.

<sup>(3)</sup> المرايا المحدية:201، وينظر مصدره هناك.

<sup>(4)</sup> ظ: بوس البنيوية:47.

<sup>(5)</sup> ظ؛ البنيوية، أوزياس وآخرون؛ 21.

لكثير من العناصر بالتحول داخل النص من الموجب إلى السالب وبالعكس (أ). وما يحتويه النص من أفكار تصبح بموجب هذا التحول عاملا دافعا لظهور أفكار جديدة، وهذه التحويلات الداخية لعناصر البنية، تسير على وفق نسق معين؛ لأن أية بنية تستطيع أن تضبط نفسها ضبطا ذاتيا، يؤدي إلى الحفاظ عليها، ويضمن لها نوعا من الانفلاق (2).

ومن هنا عرفت البنية بأنها "نسق من التحولات، له قوانينه الخاصة... في مقابل الخصائص الميزة للعناصر، علما بأن من شأن هذا النسق، أن يظل قائما، ويزداد ثراء، بفضل الدور الذي تقوم به تلك التحولات نفسها، دون أن يكون من شأن هذه التحولات أن تخرج عن حدود ذلك النسق، أو أن تهيب بأية عناصر أخرى تكون خارجة عنه"(3)، ولا بد من القول إن البنيوية، تقوم على فكرة (النسق). فالبنيوية باعتمادها على النسق ترى أن حقيقة الأشياء لا تكمن في الأشياء نفسها، بل في العلاقات التي نكونها، ثم ندركها بين الأشياء، ومن ثم فإن إدراك الأهمية الكاملة للأشياء لم تحدث بتفاعل الأشياء مع النسق التي تكون هي جزءا منه (4).

3= ياكبسون: كلمة السرية المنهج البنيوي، تتجلى في عبارات (باكوبسون) التي تقول إننا إذا صغنا صيغة رائدة عن العلم اليوم، في أكثر تجلياته وضوحا، فلن نجد أكثر دلالة عليه من صيغة البنيوية، فالعلم الحديث لا يعالج أية مجموعة من الظواهر بوصفها تجمعا آليا بل بوصفها كلا بنيويا (أن هذا الكل هو (النسق) الذي تتحدد مهمة العلم الأساس في الكشف عن الأنظمة الداخلية المكونة له، خاصة بعد أن لم تعد بؤرة الاهتمام العلمي منصبة على الباعث الخارجي، وإنما على القواعد الداخلية للتطور. وفي هذا الطرح الحداثي الذي تطرحه البنيوية تصوير لحالة "التحول الفلسفي الحاصل في الاعتماد على مبدأ

<sup>(1)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث من المحاكاة إلى التفكيك:96.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية، بياجيه:13.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية:47.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية وعلم الإشارة:14-15.

<sup>(5)</sup> ظ؛ نظريات معاصرة:212–213.

العلاقة التي تربط الأجزاء بعد أن كان قائما على مبدأ الوجود" فذا التصور يمثل تحولا معرفيا في المنهج، فتحول المعرفة من ماهية الشيء، إلى كيفية ترابط أجزائه وعملها مجتمعة، يعمل على اكتشاف النسق المهيمن لهذا الشيء ومن هنا نرى (جاكسون) يعرف البنية منطلقا من الأجزاء المكونة للنسق، فيقول: "إنها مجموعة الروابط بين الأجزاء، في مجموعة من الأجزاء المرتبطة معا" (عورفتها (دوروثي ب. سليز) قائلة: إن البنية هي مجموعة من التحولات المتي تربطها علاقة يتم تحديدها باستمرار بغض النظر عن التحولات الحاصلة "(3)، وعرفها (بياجيه) بأنها نسق من التحولات الحاصلة "(4).

4- شتراوس: هناك ما يدل حقيقة على أن البنيويين فطنوا إلى أهمية (النسق)، فـ شتراوس)، يشترطه بوصفه مقدمة ضرورية لكل خطوة بنيوية يتخذها الباحث، لكن أن يقوم أولا، وقبل كل شيء، بعملية تحديد دقيق للموضوع الذي يريد إخضاعه لمثل هذا التحليل (5). وقد عبر عن أهميته بقوله: "لقد اكتشفنا لأنفسنا شيئا جديدا، هوى وولعا جديدا، إنه الولع بالنسق" (6). ولعل ذلك يعود، إلى علم هؤلاء البنيويين أن سر نجاح البنيوية يكمن في البحث عن النسق الكامن في الظاهرة، واكتشاف النسق يعني اكتشاف (البنية)، ومن ثم النسق الملاقات المرتبة للعناصر، الواصلة بين الأجزاء، والنتيجة التي يتوخونها هي أنه لا سبيل إلى إدراك الأجزاء في ذاتها، بل من خلال علاقتها بالكل، أي من حيث مُهمتها التكوينية في (نسق) من العلاقات المتلاحمة، بالكل، أي من حيث مُهمتها التكوينية في (نسق) من العلاقات المتلاحمة،

<sup>(1)</sup> المذاهب الفكرية الحديثة والعمارة - بحث في مناهج النقد المعماري(رسالة ماجستير)، ينار حسن جدو:76.

<sup>(2)</sup> بؤس البنيوية:46.

<sup>(3)</sup> البنيوية والتفكيك:19.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية:6–8.

<sup>(5)</sup> ظ: مشكلة البنية:20.

<sup>(6)</sup> موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:33.

ويعني ذلك أن إدراك البنيوية للظواهر، إدراك يمنع التعدد، ويردها إلى وحدة منتظمة. ومن هنا خالفوا الفلاسفة والنقاد الذين عاصروهم، والذين سبقوهم في مقولاتهم عن الوجود، والذات، والإنسان، والتاريخ، وأصبحوا لا يكادون يتحدثون إلا عن النسق<sup>(1)</sup>.

غير أن (شتراوس) يحمل (النسق) في دراساته البنيوية أكثر من طاقته، إذ يرى أن الظواهر جميعها التي تخص النتاج البشري تتعلق بنظام رمزي، ينتمي إلى نسق من المدلالات، وأن سر النتاغم الذي يربط الإنسان بهذه الظواهر هو أساس طبيعي للإبستيمولوجيا البنيوية التي تحاول وصف الوعي ووضعه في مواجهة الظواهر البشرية، ويؤكد أن الأوجه المتعددة للفاعلية البشرية تتصف بكونها أنظمة للعلامات، وهي متنوعة ومختلفة، تتشكل من أنظمة رمزية دالة، وعلى هذا آمن بقدرة البنيوية، وسلطة بنيتها على تصدير النموذج اللساني إلى مجمل العلوم الإنسانية، وأكد أن البنيوية تقدم للعلوم الإنسانية نموذجا معرفيا يساعد على اكتشاف ما يكمن في باطن الظواهر التي رآها متلاحمة (أ). ولكي يحقق رغبته العلمية في الانثرويولوجيا، راح يجعل من (النسق) مفهوما رياضيا- فيزيائيا، يحوي مجموعة من المتقابلات، والتضادات، فالواقع المتراتبي، نجده من جهة، والطبيعة والثقافة من جهة أخرى (ق).

ومبالغة (شتراوس) في الإعلاء من شأن (النسق)، أكدتها (أديث كيرزويل) من زاوية أخرى، بقولها: وإذا كان كل من دي سوسير وياكوبسن قد درس تشكيل اللغة من حيث علاقته بأساسها الاجتماعي، ومن حيث هي نسق من الرموز، فإن ليفي شتراوس نظر إلى اللغة من حيث هي نتاج لمجتمعها. ولكنه مضى إلى أبعد مما ذهب إليه دي سوسير، فقد استعان بالقوانين والقواعد التي تحدد بها اللغة المنطوقة، ليصل بعون منها إلى أصل العادات والشعائر والتقاليد والإيماءات، بل إلى أصل كل الظواهر الثقافية التي يتضمنها إبداع

<sup>(1)</sup> ظ: فاعلية القارئ في إنتاج النص- المرايا اللامتناهية، عبد الكريم درويش:153.

<sup>(2)</sup> ظ: مشكلة الأخلاق في بنيوية كلود ليفي شتراوس، مارك هينري:37-38.

<sup>(3)</sup> الفكر البري، كلود ليفي شتراوس:167، وظ: مغامرة المنطق البنيوي:246.

اللغة نفسه "(1). ولهذا يرى (شتراوس) أن العالم محكوم بنظام معين، وليس في حالة فوضى، بمعنى أن (شتراوس) يعتمد الخطوات نفسها التي اتفق عليها-لاحقا- جمهرة البنيويين (2)، في تكوين النسق العام الذي يتشكل من خلال الأنساق الفردية للبناء، لإقامة نموذج لنسق أدبي عام، وتؤكد (كيرزويل) ذلك في أنه تمكن من استعمال أبعاد منهجه البنيوي "ليكشف بها عن أبنية كلية ثابتة آمن بوجودها في أذهان كل الأفراد "(3). ويصبح عمل البنيوية على وفق ذلك هو الاقتراب من الظواهر المعقدة في المجتمعات ولغاتها، ودراسة ما فيها من علاقات مبنية على التشابه أو الاختلاف، من أجل إدراك النسق الأصيل الذي تصنعه هذه العلاقات. وقد بين (شتراوس) ذلك مؤكدا أن الأساطير إذا كانت تنطوي على معنى، فلا يمكن أن يتعلق هذا المعنى بعناصر معزولة تدخل في تكوينها، بل بطريقة تسبق هذه العناصر (4).

5= لاكان: إذا كان(شتراوس) قد طبق مفهوم(النسق) على القص الأسطوري، فإن(جاك لاكان) نظر إلى الرموز المستخدمة في الأساطير التقافية والشخصية، من أجل فهم الفكر الواعي و(اللاواعي) للفرد في السياق الخاص بهذا الفكر<sup>(5)</sup>. ولأجل ذلك قام بـ تقليص التجرية البشرية وردها إلى عدد من المعادلات اللغوية، فليست اللغة شيئا يأتي به الفرد إلى الحياة حين يولد، إنما هي نظام أو نسق يولد فيه كل أفراد المجتمع ويتدرجون فيه من الطفولة "(6). فالذي يتكلم هو اللغة، والنسق يدرك نفسه بنفسه من خلال اللغة وبوساطتها، فالنسق عنده هو اللغة.

<sup>(1)</sup> عصر البنيوية:247.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة:232.

<sup>(3)</sup> عصر البنيوية:346.

<sup>(4)</sup> ظ؛ الانثروبولوجيا البنيوية:249.

<sup>(5)</sup> ظ: عصر البنيوية:158.

<sup>(6)</sup> الطريق إلى المعرفة:75.

ويتشكل (النسق) عنده من بنيات ثلاث (البنية الخيالية)، و (البنية الرمزية)، و (البنية الرمزية)، و (البنية الواقعية)، وقد كونت هذه البنيات بمجموعها بنية الذات في (اللاوعي) (الله بمعنى أن بحثه عن (النسق) هو البحث عن سؤال من يشكل الآخر، الإنسان أم النسق؟ وتوصل من خلال لفة (اللاوعي) إلى أن الإنسان لا يملك أية سيادة في تشكيل نظام الدال وحكمه، إنما يشكل هذا النظام صورة الإنسان المزاح عن مركزه لصالح عالم يفلت من سلطته، وبخترق حدودها (2).

ولهذا وصف بعض النقاد البنيوية بأنها فلسفة مادية، وأنها (كانتية) بدون ذات متعالية، لها القدرة على تنظيم بنياتها المترابطة؛ لأنها تطمح إلى تحقيق السيطرة على المقولات اللامتناهية للإنسان، وتحقيق هدفها العلمي، المتمثل في تحويل العالم إلى بنية، وتمنح نفسها حركة داخلية تحافظ عليها، وتستمر في إثرائها، حتى لا تضطر إلى الجنوح نحو الخارج (3).

6= التوسير: كان(لوي النوسير) أكثر صرامة من(شتراوس)، إذ طلب منذ بداية الموضوع الدخول إلى(النسق) الفكري الذي يسمح ببناء مفهومه، ومن هنا طرح جملة من الأسئلة؛ منها: "هل إن رأس المال هو مجرد نتاج إيديولوجي من بين نتاجات إيديولوجية أخرى؟ هل هو إعادة تشكيل هيغلي للاقتصاد الكلاسيكي، ومحاولة فرض مقولات انثربولوجية محددة في المؤلفات الفاسفية للشباب، أو تحقيق لطموحات مثالية في (المسألة اليهودية) ومخطوطات الفاسفية للشباب، أو تحقيق لطموحات مثالية في (المسألة اليهودية) ومخطوطات الذي ورثه ماركس بموضوعه ومفاهيمه؟ وهل يتميز رأس المال عن الاقتصاد السياسي فقط بموضوعه ومفاهيمه؟ وهل يتميز رأس المال عن الاقتصاد السياسي فقط بموضوعه ومفاهيمة وهل يتميز رأس المال عن الاقتصاد السياسي فقط بموضوعه ومفاهيمة وهل يتميز رأس المال عن الاقتصاد السياسي فقط بموضوعه ومفهجه الجدلي الذي اقتبسه من هيغل؟ أم إنه نقلة السياسي فقط حقيقية في موضوعه ونظريته ومنهجه؟ "(4). إن أسئلته هذه،

<sup>(1)</sup> ظ: الخيالي. الرمزي. الواقعي، كاترين كليمان:23-35.

<sup>(2)</sup> ظ: مرحلة المرآة وتشكل الأنا، جان ميشال بالميي:38، ومشكلة البنية:182–185.

<sup>(3)</sup> ظ: الأسس الفاسفية لنقد ما بعد البنيوية(اطروحة دكتوراه):54.

<sup>(4)</sup> لويس التوسير قاربًا لماركس (مش)، عبد الوهاب شعلان، وينظر مصدره هناك.

تشكل في مجملها آلية البحث عن (النسق)، من أجل إبراز الأطر العلمية والمنهجية التي قام عليها فكر (ماركس) الاقتصادي.

7= بارت: أوضح (رولان بارت) صلة البنيوية بمفهوم (النسق) قائلا: "يقولون إن بعض البنيويين، بفضل صوفيتهم، يستطيعون الوصول إلى مرحلة يرون فيها بلدا كاملا في حبة فاصولياء. وهذا على وجه التحديد ما أراد المحللون الأوائل لقراءة أن يفعلوه، أي رؤية كل قصص العالم في بنية واحدة مضردة. قالوا لأنفسهم: سوف نستخلص من كل رواية نموذجها، ومن هذه النماذج سوف نصوغ بناء روائيا عظيما سوف يطبق (بهدف التدقيق) على أي قصة قائمة - تلك مهمة مرهقة - ثم أنها غير مطلوبة في نهاية الأمر؛ لأن النص عندئذ يفقد اختلافه "(أ). وهذا القول يبين أن موققه مختلف عن موقف من يجعل هدف البنيوية متجليا في تحقيق الرؤية الشمولية، من حيث إنه نظر إلى أهمية نقاط الافتراق بين الظواهر. ولذلك رأى (كائر)، أن فكرة (بارت) هذه تستند إلى اعتقادين؛ الأول هو أن الظواهر الاجتماعية والثقافية ليست موضوعات مجردة، أو أحداثا مادية، بل هي موضوعات أو أحداث ذات معنى، ومن ثم فهي علامات. وإنما هي مجموعة من العلاقات الداخلية أو الخارجية (أ).

8= فوكو: يكثر (فوكو) كفيره من البنيويين من الحديث عن (النسق) الحاكم للبنى الفوقية، لكنه يختلف عمن سبقوه في البحث عن البنى الخفية التي تحكم الظواهر والأحداث الظاهرة على السطح (3). ولكن من يتكلم داخل هذا النسق، إذا كان (فوكو) قد أعلن موت الإنسان والإله على السواء (٩٩) إن النسق الذي يسبق، والذي تنطق اللغة المجهولة الهوية من خلاله، هو الأساس

<sup>(1)</sup> المرايا المحدية:218–219، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: معرفة الآخر:41.

<sup>(3)</sup> ظ: موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر: 158.

<sup>(4)</sup> ظ: ميشيل فوكو- مسيرة فلسفية، أوبير دريفوسر وبول رابينوف:32 و108 و115.

الذي تومض الذات الواعية على سطحه للحظة عابرة (1). ومن ثم فإن اكتشافه للنسق لن يؤدي به فقط إلى الإعلان عن موت الإنسان، بوصفه موضوعا للعلوم الإنسانية، ولكنه سيجعل النسق يعلن موت فكرة الإنسان ذاتها، وما يحيط بها من دلالات النزعة الإنسانية (2).

9= شولز: مما تقدم نستطيع القول إن مفهوم (النسق) بسيط، لكنه مراوغ في الوقت نفسه، وربما يساعدنا تعريف (روبرت شولز) على فهم ذلك المفهوم، فيقول: "يجب أن نؤكد أن النسق اللغوي ليس وجودا محسوسا. فاللغة الإنجليزية ليست في العالم أكثر من وجود قوانين الحركة في العالم. ولكي تكون موضوعا للدراسة يجب بناء لغة ما، أو نموذج لها، من شواهد الكلام الفردي، إن أهمية هذا المبدأ للدراسات البنيوية الأخرى بالغ الأهمية. إن أي نظام إنساني، لكي يصبح علما، يجب أن ينتقل من الظواهر التي يسجلها إلى النسق الذي يحكمها، من الكلام إلى اللغة. وفي اللغة بالطبع لا معنى لأي تصوت بالنسبة لمتحدث ينقصه النسق اللغوي الذي يحكم معناه. وما يعنيه هذا بالنسبة للأدب بالغ الأهمية، إذ لا يمكن لمنطوق أدبي، لعمل أدبي، أن يكون له معنى إذا افتقدنا الإحساس بالنسق الأدبي الذي ينتمي إليه "(3)؛ ولهذا يرى أن مفهوم النسق "في صميم البنيوية، ذلك الكيان الكامل المنظم ذاتيا الذي يتكيف مع الظروف الجديدة من خلال تحويل سماته مع الإبقاء، في الوقت ذاته، على بنيته النسقية. ومن المكن رؤية أية وحدة أدبية ابتداء من الجملة المضردة إلى مجموع نظام الكلمات في ضوء مفهوم النسق"(4)، بمعنى أن للبنيوية طريقتها الخاصة في البحث عن العلاقات، ويقود هذا البحث إلى مفهوم النظام بوصفه الكينونة

<sup>(1)</sup> ظ: ما بعد الحداثة - دراسة في المشروع الثقافي الغربي، باسم على خريسان:104.

<sup>(2)</sup> ظ: موت الإنسان علا الخطاب الفلسفي المعاصر:132.

<sup>(3)</sup> البنيوية في الأدب:14-15.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> من:20.

#### الباب الأول، البنيوية

الكاملة، بشكل ذاتي، تتكيف مع المستجدات لتحويلات البني (1)، وبوساطة الكينونة، يصبح كل شيء واضحا، ف"حيثما وجد النسق ينعدم الإرباك أو التشويش (2).

فالنص من هذا المنظور لم يعد مجرد سلسلة من الوحدات المضمونية، أو متتالية من الكلمات، بل هو تمظهر خطابي لمجموعة من الأنظمة انعلامية المتناسقة في ضمن البنية اللسانية والبنية الثقافية، وتشكّل هذه الأنظمة بنية قائمة بذاتها تؤدي إلى نتيجة تعتمدها القراءة البنيوية؛ وهي الاستناد إلى القراءة المحايثة للنص، وإلغاء كل مرجعية خارجية عنها؛ ذلك أن الدراسة البنيوية الشكلية ترى بأن النص يحمل ماضيه وحاضره في آن واحد داخل النسق، ولذا فبالإمكان الاستغناء عن السياق التكويني الذي تشكّل فيه النص.

10= كالر: إن اهتمام البنيوية بالنسق، رغبة في التمعن في ما يكمن في النتاجات الأدبية، بغية فهم ما يشكلها، ويعبر (جوناثان كالر) عن ذلك بقوله: "البنيوية تعتمد، في المقام الأول، على إدراك حقيقة أنه إذا كان لأفعال الإنسان ونتاجاته أي معنى فلا بد من وجود نسق كامن من الفروق والمواضعات يجعل المعنى ممكنا "(3)، بمعنى أن للبنيويين الرغبة في اكتشاف ما يكمن خلف النص، ومعرفة الكيفية التي تشكل بها بهيئته هذه، ولما كان الأدب ظاهرة ثقافية، كان اكتشاف (النسق) أمرا ممكنا، ومن هنا يتطلع النقد البنيوي إلى جعل مشروعه النقدي حقيلا معرفيا علميا (4). وما محاولته في تحديد مبدأ (البنية) التي تنظم الأعمال الأدبية عموما، والعلاقات القائمة بين مختلف فروع الحقل الأدبي، إلا الإعلان عن رغبته في تحقيق علمية النقد الأدبي لدراسة الأدبي.

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية في الأدب :20.

<sup>(2)</sup> البنيوية والتفكيك:158.

<sup>(3)</sup> البنيوية والتفكيك:26.

<sup>(4)</sup> ظ: من:27-28.

# المبحث الثاني

### الثنائيات

يقودنا اهتمامهم بالنسق، إلى موضوع مهم؛ ألا وهو الانشغال بالثنائيات، فقد تم توظيف التضاد الثنائي في البنيوية عموما والنقد البنيوي خصوصا، حتى يمكن القول أن المنهج البنيوي منشغل "بالتفكير بالمصطلحات الثنائية "(1). ولعل ذلك يعود إلى رغبتها في السيطرة على المقولات (اللامتناهية) للإنسان، وتحويل البنية إلى مثال يوحد مختلف فروع المعرفة، عن طريق تكوين بناءات مكتفية بنفسها، لا تحتاج من أجل بلوغها إلى العناصر الخارجية.

لقد احتدم الكلام حول الثنائيات، بعد بروز التوجه البنيوي منذ (سوسير). إذ أخذت الفتوحات البنيوية منهجيا كل أهميتها المتنامية استنادا إلى جهود (سوسير) الذي ميز بين ثنائيات أحدثت صدمة منهجية، ومعرفية خالفت ما هو سائد. ولكي يستقري أبعاد الظاهرة اللغوية، لجأ منهجيا إلى اشتقاق ثنائيات شكلت المرتكز الأساس لمبحثه اللغوي مثل (اللغة/الكلام)، و(التزامن/التعاقب)، و(الدال/المدلول)، و(النتابع/الترابط)، وقد أسهمت هذه الطريقة في عملية ضبط الظاهرة اللغوية في المستويين: التعاقبي (التطوري) والتزامني (الواقعي) (عمن أهم تلك الثنائيات:

أولا: ثنائية التعاقب والتزامن: شدد (سوسير) على أن اللغة "هي النسق الذي من المكن ولا بد من أخذ أجزائه جميعا بنظر الاعتبار من حيث تكاملها التزامني "(3)، ومن المكن دراسة نسبق اللغة، إما دراسة تزامنية تشتغل على الجانب

<sup>(1)</sup> البنيوية والتفكيك:57.

<sup>(2)</sup> ظ: محاضرات في الألسنية العامة:137-138.

<sup>(3)</sup> من:87،

السكوني (الستاتيكي)، أو دراسة تعاقبية تشتغل على الجانب التطوري (1). وتباينت مواقف النقاد من هذه الثنائية تباينا واضحا، فمثلا:

- 1)) رافيندران: يرى أن هذا التفريق، ذو فائدة تنظيمية في الدراسة اللسانية لا تكمن في تاريخ اللغة، بقدر ما هي كامنة في منطق العلاقات والتضادات بين علامات أي نسق لغة معين عند مرحلة معينة، وعلى الرغم من ذلك فإنه من غير المكن تطبيقها بشكل مباشر، على الدراسة اللسانية لأي عمل معين؛ لأن النتائج ستكون غير ناجعة على وفق ما يطمح إليه النقد الأدبي (2).
- 2)) بنفنست: يرى "أن اللغة- يخ حد ذاتها- لا تنطوي على أي بعد تاريخي. إنها (تزامن) (سانكروني)، و(بنية)، وهي لا تودي وظيفتها إلا بمقتضى طبيعتها الرمزية"(3).
- 3) ياكبسون: انتقد فصل (سوسير) المطلق بين التزامنية، والتغيرات التعاقبية خارج النظام، فرأى أن اللغة تتطور في كل لحظة من دون أن تكف عن كونها نظام وظائف دالة (4) فالتزامنية لا تعني السكون، على وفق تعبير (ياكبسون)، بل إن الوصف التزامني للغة ليس أكثر من بحث عن ديناميتها، إذ "الأصل والتغير عن الأصل اللغوي يوجدان، أحيانا، في اللغة نفسها بصورة متزامنة (6) ورأى أن مكتسبات (التزامن) تدعو إلى إعادة النظر في مفهوم التعاقب. "إن تاريخ نظام ما هو، أيضا، نظام. وهكذا تتجلى النزعة التزامنية الخالصة الآن أشبه بوهم: فكل نظام تزامني يتضمن ماضيه ومستقبله اللذين هما عنصراه البنيويان الملازمان: أ= نزعة تقليد القديم كواقعة أسلوب، أي الخلفية اللسانية والأدبية التي نحس بها كأسلوب متجاوز، وبال. ب= الميولات التجديدية في اللغة وفي التي نحس بها كأسلوب متجاوز، وبال. ب= الميولات التجديدية في اللغة وفي

<sup>(1)</sup> ظ: محاضرات في الألسنية العامة :81، ومشكلة البنية:53، ومعرفة الآخر:45.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية والتفكيك:45-46.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية:41.

<sup>(4)</sup> ظ: بؤس البنيوية:83.

<sup>(5)</sup> اتجاهات الشعرية الحديثة - الأصول والمقولات، يوسف اسكندر:26.

الأدب والتي نشعر بها كتجدد للنظام، لقد كانت ثنائية التزامنية والزمنية تثابل مفهوم النطور بمفهوم النظام، وها هي قد فقدت اهميتها كمبدا؛ نظرا لأننا أخذنا نتعرف أن كل نظام يظهر بالضرورة، كتطور، وأن التطور، من جانب آخر، يتوفر بصورة لا مفر منها على صفة نظامية "(1), وفي ذلك إعلان عن أزمة النسق المغلق، وتجاوز واضح لثنائية (سوسير) حول التزامن/التعاقب،

4)) شتراوس: يتبنى مقولة التزامن السوسيرية فنراها تشكل- عنده- ثيمة رئيسة ، تدل على عمق البنيوية في تمظهرها الانثروبولوجي، فهو أراد من مقولة(التزامن) تشكيل أرضية صلبة يفرش عليها مقولاته ، ويبني بوساطتها طموحه العلمي الذي يرمي إلى استكشاف نسق القرابة لدى الشعوب المفتقرة إلى الكتابة . وأسعفه في ذلك الاكتشاف نسق القرابة لدى الشعوب المفتقرة إلى الكتابة . واسعفه في ذلك الاكتشاف، تعرفه المبكر أعمال الشكلانيين البروس والنتائج الساحرة للسانيات الماصرة عن طريق ذلك اللقاء التاريخي المهم برياكبسون) في أمريكا ، علاوة على ولمه بالعلم الحديث ونتائجه الدقيقة ، واكتشافاته المستمرة؛ من هنا رأى بعضهم أن "البنى التزامنية في المنظومات المدعوة طوطمية ، سريعة العطب الغاية أمام تأثيرات التزمن "(2) ، ورأى آخر أن (الفكر البري) يعبر عن "فكر يفكر في فكره" وأن مقولة (التزامن) أن (النقراوس) يعبر عن المحدد فارقة للفكر الأسطوري ، وفع ظهورها (4) . ولما كان (التزامن) علامة فارقة للفكر الأسطوري ، وضع الملية التي يسعى المشروع البنيوي إلى تحقيقها . وكان (شتراوس) يرى أن تنظيم الأسطورة قائم على بعدين "فهو تعاقبي وتزامني معا ، وبذلك فهو يجمع تنظيم الأسطورة قائم على بعدين "فهو تعاقبي وتزامني معا ، وبذلك فهو يجمع تنظيم الأسطورة قائم على بعدين "فهو تعاقبي وتزامني معا ، وبذلك فهو يجمع

<sup>(1)</sup> نظرية المنهج الشكلي:102.

<sup>(2)</sup> البنيوية، أوزياس وآخرون:243.

<sup>(3)</sup> مغامرة المنطق البنيوي:262.

<sup>(4)</sup> ظ: من: 265.

<sup>(5)</sup> ظ؛ الفكر البري:38.

بين الخصائص التي تمتاز بها (اللغة) وتلك التي يمتاز بها (الحكي) النهاء ولذلك فإن الفكر الأسطوري يحمل من الدلالات والبنى الاجتماعية الوظيفية، يخ إطار تزامني، ما يجعله بعيدا - كما يرى هو نفسه - عن كل التهم الموجهة إليه (2).

قوكو: يوضح منهجه الأركيولوجي، بوساطة هذه الثنائية بقوله: إن الأركيولوجيا، إذ تتجه إلى مدى المعرفة العام، إلى تشكلاتها وإلى صيغة وجود الأشياء التي تظهر فيها، إنما تحدد أنساق التزامن، وكذلك سلسلة التحولات الضرورية والكافية لعصر، عتبة، وضعية جديدة (3). واضح هناأنه إذ ينتصر للتزامن لا يهمل التزمن، من أجل تشخيص الظاهرة المدروسة؛ ولذلك فإن الأركيولوجيا التي يتصورها تنفصل عن تاريخ الأفكار، فهي أركيولوجيا باحثة في الأنظمة التي "شكلت المعرفة، ووفق أي أساس قبلي تاريخي أمكن لبعض الأفكار أن تظهر، ولبعض العلوم أن تتكون، ولبعض التجارب أن تتشكل، ثم ما تلبث أن تنحل وتختني فيما بعد (4). وطريقة فوكو في عدم تناول الأفكار بشكل خطي متسلسل، دفعت (سارتر) إلى أن يرى أن أركيولوجيا (فوكو) ما هي إلا مجرد جيولوجيا لا تقدم تفسيرا واضحا ومقبولا للعملية التي ينتقل فيها الفكر من منظومته الخاصة إلى منظومة أخرى (5).

ثانيا: ثنائية الدال والمدلول: وهي من ثنائيات (سوسير) الضدية، فالدال هو الصورة السمعية، والمدلول هو الصورة المفهومية عبر الصورة الصوتية (6). ومن التحام الدال والمدلول يتولد المعنى. غير أن تفريقه هذا يهمل كثيرا من الأشياء التي يطلب من الرموز اللغوية أن

<sup>(1)</sup> الأناسة البنيانية، كلود ليفي شتراوس:232.

<sup>(2)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي: 11-12.

<sup>(3)</sup> الكلمات والأشياء، ميشيل فوكو:26.

<sup>(4)</sup> إشكائية التواصل في الفلسفة الفربية المعاصرة، عمر مهيبل:225، وينظر مصدره هناك.

<sup>(5)</sup> ظ؛ من:289.

<sup>(6)</sup> ظ: علم اللغة العام:133-134.

تمثلها معبرة عن العالم من حولنا، أي أن أي "دال من الدوال لا يؤدي وظيفته بوصفه صوتا له دلالته المباشرة على شيء أو معنى. بل بوصفه في جوهره، مختلفا عن غيره من الدوال. ومعنى هذا أن معاني الكلمات تتوقف على مواقعها في الجمل واختلافها عن غيرها"(1)، وعلى ذلك يصبح (المدلول) ليس شيئا بل فكرة معبرة عن شيء، أما (الدال) فيشكل الجانب المادي من اللغة.

إن ثنائية الدال والمدلول تخص العلامة، ولهذا وضعها (سوسير) وسط النسق اللغوي، فالعلامة في رأيه لا توجد خارج النسق اللغوي، ثم إن النسق نفسه-عنده- نسق اختلافات وسواء أخذنا المدلول أو الدال فإن اللغة لا تملك أفكارا ولا أصواتا لها وجود قبل النظام، وكل ما تملكه هو الفروق الفكرية والصوتية التي نبعت من النظام" (2). وهذه الاختلافات تؤدي بدورها إلى الإدراك والمعرفة، فالعلامة أو الدال غير متحيز فهو لا يحمل دلالة إيجابية أو سلبية (3)، ودلالته تتكون من خلال السياق أو من البنية التي تمنحها إياها المؤسسات التي تتبنى مثل هذه البنى، والتي تعزز مبدأ اعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول، من حيث إن الاعتباطية المطلقة "هي، في الحقيقة الصفة الأساسية الميزة للإشارة اللغوية "(4)، بمعنى أن العلاقة بين الدال والمدلول علاقة عرفية، وليست تاريخية جوهرية قارة، وهذه العشوائية في العلاقة، هي التي تجعل اللغة محافظة على طبيعتها، علاوة على أنها تضمن الطبيعة البنيوية للنظام (5).

<sup>(1)</sup> بلاغة الخطاب وعلم النص، د.صلاح فضل:20.

<sup>(2)</sup> علم اللغة العام:139.

<sup>(3)</sup> ظ: التفاعل النصي- التناصية النظرية والمنهج، نهلة فيصل الأحمد:41.

<sup>(4)</sup> علم اللغة العام:153.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية وعلم الإشارة:23.

ومن أهم من انشغل بهذه الثنائية:

1) شتراوس: شدد (شتراوس) على أهمية الاعتباطية، وجعلها ضرورية أن فالدال والمدلول يثير احدهما الأخر. ومن هذا راى أن المبدأ السوسيري، مبدأ لا ريب في مستقاء إذا نحن وضعنا أنفسنا على مستوى الوصف الألسني وحده، علاوة على أن هذا المبدأ قام به همة حكبيرة في علم اللفات، إذ ساعد على تحرر الصوتيات من الاجتهادات الميتافيزيقية الطبيعوية أن، وهذا يعني أنه وضع نفسه، منذ البداية، على مستوى الدالول، في حين أن مفهوم الدالول ذاته، قائم على اقتران الدال والمدلول، المشروط بالتوافق بين المحسوس والمنهوم أنا.

وهو يتناول المنى عن طريق(نظم التماثلات) التي تكمن تحت الأساطير على هياة نظم من الرموز، والعلاقات القائمة بين عناصر كل نظام تبين لنا أنها تتماثل مع عناصر في نظم من الرموز، بحيث تكون النتيجة هي نمط مركب من التماثلات يظهر أنماطا مختلفة من العلاقات المتدرجة، التي يسميها (شتراوس) (المعنى)، أما النظام الذي يضم هذه الملاقات فيسميه بـ (شبكة معان) ويقول بذلك: "تشير كل شبكة علاقات إلى شبكة أخرى، وكل أسطورة إلى أسطورة أخرى. وإذا ما ثار السوال: إلى أي معنى نهائي تشير هذه ألماني التي التي التي النهن تشير إلى أشبكة معانان ينجم عن هذه الدراسة هي أن الأساطير تدل على الذهن شيء فإن الجواب الوحيد الذي ينجم عن هذه الدراسة هي أن الأساطير تدل على الذهن ألذي طورها باستخدام العالم الذي يشكل الذهن جزءا منه" (4).

ويرد على هذا التصور (جون ستروك) إذ يضرب مثلا قياسا على مثل (شتراوس)، وهو أن الجسم في العاب الجمباز لا يؤدي وظيفة خارجية واضعة ولذا فإنه يلجأ إلى تكرار ذاته، غير أن عرض حركات الجسم لا يحولها إلى نظام للرموز، وهذا ينطبق على الأساطير التي تعرض الآليات الذهنية الأساس، فإن هذا لا يعني أنها تحولت بذلك إلى

<sup>(1)</sup> ظ؛ أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث- من خلال بعض نماذجه، توفيق الزيدي:59.

<sup>(2)</sup> ذاء الأناسة البنيانية:106.

<sup>(3)</sup> ظ: بوس البنيوية: 143.

<sup>(4)</sup> البثيوية وما بعدها:52.

مدلولات، وسبب ذلك مرده إلى تشابك العلاقات المعنوية؛ لأن(شتراوس) افترض قبليا أن هذه العلاقات المعنوية، لا بد من أن تكون في صميم الفكر الأسطوري، مع أنه لا شيء في اختراعاته الميدانية يسوغ هذا الافتراض، ولذا، فإن(جون ستروك) يرى العكس، في أن أعظم ما قدمه (شتراوس) في تحليلاته الأسطورية هو أنه أهمل المعنى ألا. والباحث يرى أن فهم (ستروك)-هنا- مرتبك؛ ذلك لأنه ماثل وشابه بين(الأساطير) و(لعبة الجمباز)، في حين أن الأساطير تمثل فكرة ذهنية، خلاف الفكرة الجسدية(لعبة الجمباز)، هذا من جهة، ولأن للأساطير، من جهة ثانية، معاني عدة، ناتجة عن طبيعة التحليل والفهم، خلاف المعنى الواحد أو عدمه، وعليه فإن(شتراوس) لم يستغن عن المعنى، وإلا كيف يمكن أن تقوم الأساطير؟!

ب) لاكان: يستعير(لاكان) حالة التناظر بين(الدال والمدلول) من(سوسير)، ويقوم بعملية تلخيصها بشكل بالغ الإيجاز<sup>(2)</sup>، معتمدا على صيغة(سوسير): كاك، ويعالج (لاكان) هذه الخوارزمية، فالخط الفاصل بين الرمزين هو نفسه أكثر من رمز، فالخط الفاصل هذا يراه(لاكان) تمثيلا تصويريا للانفصال الحتمي الذي لا محيد عنه بينهما، وبهذا فإن وضع(المدلول) تحت الخط يشير إلى أن هناك أكثر من الدلالة الرياضية المعتادة دائما<sup>(3)</sup>، واختلاف خطابه-هنا- عن خطاب اللسانيين يعود إلى أنه محلل نفسي فته نسيج(الدال)، وانشغل بالتعرجات الرمزية والمطلقة للمعنى.

وهويرى أن (الدال/المدلول) نظامان متفردان، تفصلهما عارضة تستعصى على الدلالة، أي "أن المعنى يلح، ضمن سلسلة الدال، دون أن يتمثل أي من عناصره في الدلالة (4)؛ ولهذا، فهو يعمل جاهدا على إثبات فكرة مؤداها أن البحث عن (المدلول) بصيغته الخالصة، هو من قبيل العبث. وقد حدد (الدال) بوصفه مجموع العناصر المادية

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:52-53.

<sup>(2)</sup> من:149.

<sup>(3)</sup> من:149.

<sup>(4)</sup> جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي، مجموعة باحثين:85.

ضمن اللغة، أي العناصر التي تربطها بنية، ورأى أن (الدال) يعمل بصورة معزولة عن دلالته، وفي غفلة من (الذات)، وتتعين شبكة (الدال)- على وفق ذلك- بوساطة علاقات التعارض بين العناصر المادية، وفي مختلف مستويات التبين التي تكشفها اللسانيات، فضلا عن رؤيته في تحديد (الدال) المرتبط مع (دوال) آخر، بنظام من الشفرات، أما (المدلول) فمفهومه لديه هو الكل التعاقبي للخطابات، ويكسب كيانه من خلال علاقاته مع العناصر الأخر ضمن الجملة، ومع عناصر نظام الشفرات جميعها (ا)، فكان يهتم بالكلمة التي تحدد معنى ما يأتي بعدها داخل جملة، وتسهم في بناء سلاسل الدوال (2).

ويعود إلحاحه على أولوية (الدال) في اللغة، إلى بحثه عن إجابة سؤاله: من يشكل الآخر، الإنسان أو نظام الدال؟ والإجابة المقنعة- كما يرى- هي من خلال لغة اللاوعي، فإن الإنسان لا يملك أية سلطة في تشكيل نظام الدال وحكمه، إنما يشكل هذا النظام صورة الإنسان المزاح عن مركزه، لصالح عالم يفلت من سلطته، ويخترق حدودها(3).

ت) بارت: استغل ثنائية الدال/المدلول(رولان بارت) الذي درس مظاهر الحياة الغربية وربطها بمرجعياتها الأيديولوجية، والمعرفية، انطلاقا من عالم الأزياء والماكياج، والسلوكيات الجنسية، ومظاهر الأكل والشرب، علاوة على أدق تفاصيل الحياة اليومية كالصابون ومواد الشعر، والرقصات الشعبية، وتناولها بدقة متناهية، مبينا خصوصية الشيء أولا، وأهميته للحياة اليومية ثانيا، والمهمة التي تقوم بها المرجعيات المسؤولة على تفعيل ذلك الشيء بالسلب أو الإيجاب ثالثا، وكدلك قدرته على تحويل مثل تلك الموضوعات إلى لغة تنتمي إلى منظومة ثقافية بورجوازية تشعل بصورة مستمرة صراع الأنساق اللغوية (4).

<sup>(1)</sup> ظ: جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:84.

<sup>(2)</sup> ظ: عصر البنيوية:158–159 و254.

<sup>(3)</sup> ظ: جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:40.

<sup>(4)</sup> ظ؛ هسهسة اللغة، رولان بارت:133.

و(بارت) يتجاوز التقيد الحرفي بأفكار سوسير ليصل إلى حد تقرير أن دالولا كاملا عند مستوى معين، قد يعمل بوصفه دالا في مستوى أرفع (1)، وإلى قلبه الفكرة السوسيرية التي شرى أن "علم اللغة هو جزء من علم الإشارات العام، والقواعد التي بكتشفها هذا العلم يمكن تطبيقها على علم اللغة"(2)، إلى الصورة التي تكون فيها "اللسانيات ليست فرعا- ولو كان متميزا- من علم الدلائل، بل السيميولوجيا هي التي تشكل فرعا من اللسانيات"(3). وما يعزز ذلك، تعريفه (الدال) انطلاقا من التوجه اللغوي، وأنصع بيان لذلك هو مقالته (مدخل إلى التعليل البنيوي للسرد) التي تبنى فيها (بارت) "فكرة مختلفة عن علم الدلالة، حيث تكون الوحدات في مستوى أدنى(أشكال)، وتتكامل في وحدات أعلى مستوى(معاني)"(4)، مما يجعل (للدال) وظيفة التشكيل اللفظي للصورة العيانية في الإحالة إلى مدلول أو أكثر، مرتبطا بشكل عضوي مع الدوال النصية الأخر، ومرتبا في أنساق تحمل معها التنوعات والتمثلات لحركة الدوال وصراعها بعضها مع بعض للتموضع في النسق الجيد الذي يشتغل على تمثيل كل الأشياء (5).

ومن هنا طالب بعملية تفجير(الدال) حتى يتم فضح الوحدات الأيديولوجية من خلال المدلولات التي كانت تنتجها الثقافة البرجوازية (6) ، وبذلك التصور يكون(بارت) أحد دعاة تعدد المعنى ورفض أحاديته. أما المدلول فهو رهين بتأويل المكون الدلالي لرتب الدوال، وقد يتيه المدلول في دروب إحالة الدال إلى دال آخر (7)، فكل مستوى دلالي في النص الذي يتكون في انفكاك معنوي منتاه، ليس إلا دالا لمستوى أكبر، وبعبارة أخرى فإن

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:84، وبؤس البنيوية:222، والأدب عند رولان بارط، فانسان جوف:35.

<sup>(2)</sup> علم اللغة العام:34.

<sup>(3)</sup> مبادئ في علم الأدلة، رولان بارت:28.

<sup>(4)</sup> بؤس البنيوية: 223، وظ:222.

<sup>(5)</sup> ظ: هسهسة اللغة:486.

<sup>(6)</sup> ظ: الـدلالات المفتوحـة- مقاربـة سـيميائية في فلسـفة العلامـة، أحمـد يوسـف:81، وبــؤس البنيوية:192.

<sup>(7)</sup> ظ: الأسس الفاسفية لنقد ما بعد البنيوية(اطروحة دكتوراه):132.

### الباب الأول: البنيوية

"المدلولات اشكال"(1). و(بارت) في توجهه هذا مثل فكرة ديمومة الفعل اللعبي الذي ساد بين الدال والمدلول في نقد ما بعد البنيوية، وهذا ما يفسر لنا سبب هجر(بارت) أبحاثه التصنيفية، ولجوئه إلى دراسة (ميكانزم) الإنتاج الذي يكون النص.

فوكو: سعى (فوكو) إلى استثمار ثنائية (الدال والمدلول)، في انشطته العلمية المختلفة، مشددا على طرفي الثنائية، إذ لا يمكن فهم واحد من طرفيها إلا بفهم علاقته بالطرف الآخر، ومستندا في ذلك إلى علم الحفريات الذي يدرس تاريخ الأفكار، انطلاقا من كون "الأشياء ليست إلا تجسيدات موضوعية لمارسات معينة" وحفريات به جعلته يتلمس هذه الثنائية في العديد من الموضوعات ذات البنية الهامشية في المجتمع من مثل (الجنون، والجريمة والعقاب، والمساجين، ومولد العيادة، ونظام الخطاب، والمعرفة والقوة، وتاريخ الجنسانية الخ). وقد اتفق أغلب شراح (فوكو) على أن الفرضية التي تأسست عليها كتاباته وأبحاثه الأركيولوجية تتلخص في "أن العلوم والمعارف تشكل خطابا متميزا تتحكم في إنتاجه وانتظامه قواعد خاصة تشكل نسقا لا توجد فيه أية لحظة ذاتية "أن، مما يجعل الخطاب متضمنا في نسق، والنسق هو الذي يتكلم، ويتحكم في الوقت ذاته "أن.

وقد أدى به انشغاله بتحليل بنية الهوامش الاجتماعية، إلى مقاطعة المعرفة المتوارثة، إذ أصبح المتن هامشا، والهامش متنا<sup>(5)</sup>. ولذلك فمن الصعب تحديد الأسس التي استند إليها؛ لأنه "يرفض معظم استراتيجيات التفسير التي شرفها محللو الثقافة والتاريخ باعتبارها

<sup>(1)</sup> الأدب عند رولان بارط:95، وينظر للتفصيل: مبادئ في علم الأدلة:70-73، والأدب عند رولان بارط:64.

<sup>(2)</sup> أزمة المعرفة التاريخية، بول فيين:328.

<sup>(3)</sup> عن هوية الفكر النقدي عند فوكو، عبد الرزاق الدواي:13.

<sup>(4)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:147.

<sup>(5)</sup> ظ: الأسمى الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية(أطروحة دكتوراه):270.

أسس مدح الممارسات الاجتماعية، أو قدحها في الماضي"!. وهذا الرفض، شكل أساس مشروعه الفلسفي في مجال البنيوية، وهذا ما أكده في كتابه(الكلمات والأشياء)، إذ يرى أن بنية العقل الغربي، لم تتأثر بحركية الزمان ولم تتفاعل مع احداثه، إنها جامدة بدون تاريخ، بدون إنسان، بدون فلسفة، وعليه فإن وحدة المشروع الثقافي الغربي إنما يقوم على استمرارية هذا الانقطاع<sup>(2)</sup>.

وقامت دراسته لظاهرة المرض، على التعارضات البنيوية، واضعا ديالكتيك اللغة، بغية التمييز بين العلامات والأعراض، فالدال علامة المرض، والمدلول(لب المرض)، والدال لا تتكشف أعراضه الضمنية إلا بتكامله مع المدلول، والمدلول لا تتشكل صورته الأولية إلا بانطوائها في الشكل العام الذي يسبغه عليها الدال(3). ولأنه يبحث عن حقيقة للإنسان خارج المعادلة القائمة بين العقل و(اللاعقل) أكد أن الجنون يمثل وظيفة ثقافية ناتجة من اختلافات في الوضع العقلاني(4).

وقد سأل نفسه عن حقائق الخطاب فقال: "هل لا بد من أن تعامل الأشياء التي تقال في مكان آخر ومن قبل آخرين طبقا لعلاقة الدال والمدلول فقط، كما لو أنها سلسلة من الثيمات التي توجد الواحدة منها ضمنا إزاء الأخرى؟ "(ك)، وقد أجاب نفسه بقوله: "إن حقائق الخطاب إذا عوملت لا بوصفها نويات مستقلة استقلالا ذاتيا لدلالات متعددة بل بوصفها أحداثا وأجزاء لها وظيفتها تلتحم معا بالتدريج لتشكل نظاما، فإن معنى المقولة أو التصريح سيتحدد لا بكنز المقاصد الذي تحتويه، وتكشف عنه وتخفيه في الوقت نفسه، وإنما بالاختلاف الذي يفصح عنها في مقابل الأقوال الواقعية الأخرى المكنة التي ترافقها زمنيا أو تتعارض معها في سلسلة الزمن الخطية "(6). وسؤاله وجوابه، يطمحان إلى وضع

<sup>(1)</sup> البنيوية وما بعدها:133.

<sup>(2)</sup> ظ: الكلمات والأشياء:8-9.

<sup>(3)</sup> ظ: إشكالية التواصل في الفاسفة الغربية المعاصرة:235، ومشكلة البنية:124–129.

<sup>(4)</sup> ظ: الكلمات والأشياء:64.

<sup>(5)</sup> البنيوية وما بعدها:105.

<sup>(6)</sup> ظ: من:105.

تاريخ منظم للخطباب، استقادا إلى مكونات (الخطباب) التي ذكرها؛ وهي (الحدث، والسلسلة، والانتظام، وظروف الوجود الممكنة والأسلوب) (1). وبوساطة هذه الثيمات يتقدم الخطاب وينبني، غير انه يتجاوز المبادئ التقليدية في صنع خطابه من مثل مدلولات الوعي والاستمرارية، والعلامات والبنية، بل إنه يستند إلى "مدلولات الحدث والسلسلة، بجانب لعبة المدلولات التي ترتبط بها، مدلولات الانتظام والعرضية، وعدم الاتصال، والتبعية والتحول "(2).

ثالثا: ثنائية اللغة والكلام: من الثنائيات الأخر المهمة عند (سوسير)، ثنائية (اللغة والكلام)، وعملية الفصل بينهما، تعني الفصل بين ما هو اجتماعي، وما هو فردي، فاللغة كيان قائم بذاته، ويكفي نفسه بنفسه (3)، فهي تعني "شيئا اجتماعيا ومقيدا في آن واحد، أي أنه ملك لجماعة المتكلمين من جهة، وشيء ثابت بعكس الكلام الذي هو ميدان حرية، من جهة أخرى "(4).

ومن هنا، تمثل اللغة السلطة التجريدية المتعالية التي يستمد الكلام منها اختياراته الفعلية (5)، أما الكلام، فعلى العكس من ذلك، فهو فعل فردي، وعقلي مقصود (6).

ومن أهم من أفاد من هذه الثنائية:

1// شتراوس: أفاد (شتراوس) من هذه الثنائية اللغوية، وكان مقتنعا أن اللغة تشكل النموذج الأول لأنماط النمذجة الثقافية جميعها. ولهذا، تكمن مهمته أساسا في تحويل معطيات (سوسير) اللغوية، من نظرية لسانية إلى نظرية في

<sup>(1)</sup> من:105.

<sup>(2)</sup> نظام الخطاب وإرادة المعرفة، ميشيل فوكو: 41، وينظر للتفصيل:42-43، والبنيوية وما بعدها:105-106.

<sup>(3)</sup> ظن علم اللغة العام:32.

<sup>(4)</sup> بؤس البنيوية:76-77.

<sup>(5)</sup> ظ: معرفة الآخر:44.

<sup>(6)</sup> ظ؛ علم اللغة العام:32.

القرابة، إلى نظرية في العقل، إلى نظرية في الأسطورة، ثم إلى نظرية عامة في أحوال المجتمعات.

ولأنه كان مشغوفا بالطريقة التي تتشابه بها لغات الثقافات المختلفة واساطيرها، وبالقدرة التي تتبني بها هذه اللغات والأساطير في هيئة متماثلة، كان واجبا عليه أن يميز بين(اللغة والكلام)، معتمدا بذلك البعد الزمني المغاير لكليهما (الآني والتعاقبي)، مضيفا بعدا ثالثا، يقوم بمهمة التحليل، ويسميه بـ(الوحدة التكوينية الأولية)، وهي تركيب من كلمتين أو أكثر في جملة (أ). وبذلك يكون واعيا لحدود الزمن الثلاثة، وبوساطة هذه الوحدة يمكن السيطرة على الماضي والحاضر والمستقبل في تحليل الأسطورة.

يتضح تمييز (شتراوس) لثنائية (اللغة والكلام)، في دراسته الميدانية للمجتمعات (اللاكتابية) في البرازيل، ومناطق الهنود الأمريكيين الشماليين، هذه المجتمعات التي وجد فيها واقعا (لازمانيا)، واقعا يعيد إنتاج نفسه في عملية اجترارية لا تنتهي، واستقر به البحث إلى أن هذه الشعوب ليست بدائية، وإنما شعوب لها منطقها الخاص، وكانت الأساطير لديها تحل التناقضات الأساس في الحياة بين عنصرين؛ من مثل الحياة والموت، والنات والآخر، والثقافة والطبيعة، والزمن والأبدية... إلخ، ولهذا فجوهر الأسطورة لا يكمن في أسلوبها أو طريقة عرضها، بل في الحكاية التي رويت فيها؛، ذلك أن "الأسطورة لسان، بل لسان يعمل على مستوى رفيع جدا، يتوصل المعنى فيه إلى الانفصال عن الأساس اللغوي التي بدأت سيرها منه "(2). والنتيجة المقنعة التي يعطيها لهذه الشعوب، هي تاريخها؛ ذلك التاريخ الذي يرتبط بوجود لفتها (3).

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:28، والبنيوية وعلم الإشارة:38.

<sup>(2)</sup> الانثروبولوجيا البنيوية،248.

<sup>(3)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي: 31.

غير أن الأبنية الكلية التي يطمح إليها (شتراوس) لم تظهر من تحليل الأساطير، والحقيقة أنه واع بذلك؛ فالنتائج التي عرضها للإمساك ببنية الأسطورة كانت مؤقتة، وهي:

- 1/ إذا كان للأساطير معنى، فإن هذا المعنى لا يستمد من العناصر المعزولة التي تدخل في تركيبها بل من الطريقة التي تندمج بموجبها هذه العناصر.
- // إن الأسطورة تنتمي إلى نصاب الكلام، وتشكل جزءا لا يتجزأ منه، لكن هذا الكلام على نحو ما، مستخدم في الأسطورة ينم عن خصائص معينة.
- 73 هذه الخصائص لا يمكن أن نبحث عنها، إلا فوق مستوى التعبير اللغوي المعتاد<sup>(1)</sup>.

وكانت (للاشعور) مهمة كبيرة في اشتغال (شتراوس) ومنهجه في قراءة فكر الشعوب ومعرفة مكنون ثقافتهم، وعاداتهم، وسلوكياتهم (2)، وما يعزز ذلك قوله: "من واجبنا، بل حسبنا، أن نبلغ البنية اللاشعورية الكامنة وراء كل نظام اجتماعي، وكل عادة اجتماعية، لكي نحصل على مبدأ التفسير يكون صحيحا بالنسبة إلى نظم أخرى، وعادات اجتماعية أخرى، على شريطة أن نمضي في البحث بطبيعة الحال إلى الدرجة التي تحقق للتحليل العلمي المطلوب أقصى مدى ممكن (3). وقد يكون وراء ذلك استلهامه أفكار (جاك لاكان)، الذي دفعه إلى الاهتمام المشترك بالأبنية اللاواعية التي يبحث عنها (4). ومن هذا المنظور يكون (اللاشعور) البنيوي كامنا في كل لغة وفي كل ثقافة، وقاسما مشتركا بين العقول البشرية جميعها، يقوم بمهمة الاتصال والريط بين الطبيعة والثقافة، وتصبح الانثروبولوجيا والثقافة، ليجعل القوانين التي تسري في الطبيعة سارية على الثقافة، وتصبح الانثروبولوجيا البنيوية بهذا - حاملة لواء الفكر العلمي البنيوي.

<sup>(1)</sup> ظ: الانثروبولوجيا البنيوية:248-249.

<sup>(2)</sup> ظ: عصر البنيوية:25.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية:85–86.

<sup>(4)</sup> ظ: عصر البنيوية:31-33.

1/2 لاكان: إذا كان(شتراوس)، قد طبق ثنائية (اللغة والكلام) على الظواهر الاجتماعية، فإن(لاكان) هو الآخر أفاد من ثنائية (سوسير). ولما كان علم اللغة البنيوي- بشكل عام- قد أتاح قراءة جديدة لـ(فرويد)، فقد اتخذت هذه الإفادة لتعاليم (سوسير) على التحليل النفسي أول تعبير كامل عنها في بحث له بعنوان (وظيفة الكلم واللغة في التحليل النفسي ومجالهما)، ألقاء عام 1953 (1). وفيه نتعرف مكانة الرمز في حياة الإنسان (2).

والكلام- عنده-" هبة من هبات اللغة، إلا أن اللغة ليست لا مادية. هي جسد لطيف، إلا أنه جسد. وتقع الكلمات ضمن جميع الصور الجسدية التي تأسر الذات"(3). وبقدرة الكلمات على التجسيد، فإن(الكلام) يصبح علاجا فعالا في التحليل النفسي. وتبعا لتلك المنزلة للكلام عنده، حمل بشدة على تلك الطرائق التقليدية عند عدد من المعالجين الذين يهملون الوظيفة الكلامية، بوصفها وظيفة تواصلية بين المحلّل والمحلّل والمحلّل. وعلاوة على ذلك، فإن الخلاف الذي دار بين(لاكان)، والفرويديين الأمريكيين، كان حول أهمية(الكلام)(5)، ودفعه ذلك إلى أن يقترح عليهم إعادة قراءة (فرويد) من جديد، مشددا على الرمزية(6).

وغرض (لاكان) من ذلك كله، إعادة أهمية (اللغة) في التحليل النفسي عن طريق التوسطات البنيوية، على أساس أن النشاطات اللغوية وحدها هي القادرة على إدراك أنماط العلاقات، وإدراك المعنى (7). ولهذا قام (لاكان) بإرجاع التجرية البشرية وتقليصها، إلى عدد

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها :148-149.

<sup>(2)</sup> ظ: جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:12، وينظر للتفصيل: البنيوية وما بعدها:171-172، وونظر للتفصيل: البنيوية وما بعدها:171-172، ومشكلة البنية:184-185، ومشكلة البنية:184-185، ومفامرة المنطق البنيوي:289، والبنيوية، أوزياس وآخرون:174.

<sup>(3)</sup> جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:34.

<sup>(4)</sup> ظ؛ مشكلة البنية:188.

<sup>(5)</sup> ظ: عصر البنيوية:156.

<sup>(6)</sup> ظ: من:157.

<sup>(7)</sup> ظ؛ مشكلة البنية:190،

من المعادلات اللغوية ، فليست "اللغة شيئا يأتي به كل فرد إلى الحياة حين يولد ، إنما هي نظام أو نسق يولد فيه كل أفراد المجتمع ويتدرجون فيه منذ الطفولة ، وبذلك فإنها تؤلف أهم عنصر في التشئة الاجتماعية "(1).

ولهذا عندما نتأمل الروابط القائمة بين اللاوعي واللغة من زاويتين، فمن المكن أن تكون الصراعات النفسية، قد أسهمت في تكوين بنية اللغة الإنسانية في المقام الأول. وتبعا لذلك، يمكن قبول الفكرة التي ترى أن(اللغة) خلقت على هيئة الصور الجزئية للاوعي؛ لأنها تعطينا تفسيرا مقنعا حول التداخل الطبيعي بين النظامين، واللغة فوق ذلك كله، هي واسطة التحليل النفسي الوحيدة، فعندما يبوح المريض عن أوهامه، يقوم المحلل بوضع تصوراته حول مضمون الحديث؛ لأن اللاوعي لا يتبدى لهما، إلا في شكل واسطته اللغوية (2).

2// ألتوسير: إذا كان(لاكان) قد أسس نظاما جديدا لتشكيل الذات عن طريق لغة اللاوعي، فإن (ألتوسير) استطاع أن يبين تناقضات الماركسية عن طريق البنية المهيمنة؛ تلك البنية التي تكشف عما تحت السطح البريء للكلام من نمط مختلف تماما من الخطاب، هو خطاب اللاوعي<sup>(3)</sup>. وهذا ما جعل بنيوية (ألتوسير) تشدد على قيمة البنية، بدلا من الاهتمام بالسياق، وإعطاء (اللغة) مهمة فاعلة في تحديد معطيات الطرح الاجتماعي؛ لأن الجامع بينهما أي بين اللغة والمجتمع ارتكازهما على مفهوم البنية، وكلاهما يخضع لمبدأ الصراعات بين البنية الفوقية والبنية التحتية (4). ومن هنا تجاوز (التوسير)(ماركس) انطلاقا من هذا الطرح العلمي، إذ إن (ماركس) يعطي الأولوية للعامل الاقتصادي على بقية العوامل الاجتماعية الأخر، أما

<sup>(1)</sup> الطريق إلى المعرفة: 75.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:171، والقراءة النسقية:87.

<sup>(3)</sup> ظ: عصر البنيوية:48.

<sup>(4)</sup> ظ: مغامرة المنطبق البنيبوي:66-67، والأسبس الفلسنفية لنقبد منا بعبد البنيوية (أطروحية دكتوراه):146.

(ألتوسير) فقد تجاوز الطرح التقليدي القائل بالعلاقة الحنمية بين البنيتين "فهناك درجات من البعد عن التأثير بالاقتصاد تحظى بها بعض عناصر البنية الفوقية، ومن أهمها الأدب والفن، بل إن هذه العناصر تمتلك في لحظة تاريخية ما دورا فعالا يجعلها قادرة على التأثير في الاقتصاد ذاته"(1)، وهكذا يكون (ألتوسير) قد طرح رؤية ديناميكية للعملية الإبداعية، نأى بها عن الطرح الماركسي الذي يسجن الفن ضمن نسق الصراعات الطبقية والاقتصادية، ولذلك كانت بنيوية (ألتوسير) تمثل قراءة أخرى لـ(ماركس)، معتمدة على العلمية، التي تبحث في (لاوعي) الخطاب وتناقضاته.

4// بارت: يسترشد (بارت) من جديد بـ (سوسير)، ويتعلق الأمر هنا بالتمييز بين (اللغة) و (الكلام). فـ (اللغة) هـ بي الشفرة، أو هـي مجموع القواعد الـتي توضع بين أيدي المتخاطبين، أما (الكلام) فهو تشغيل المتكلمين واستعمالهم الفعلي لهذه الشفرة (2) أي أنه فعل فردي للاختيار والتحقيق، واللسان منتج للكلام، فلا لسان بدون كلام، ولا كلام خارج اللسان، فهما مرتبطان بعلاقة مفهومية متبادلة (3). وبذلك، يكون قد قصد إلى أن يصوغ تصورا شاملا للتجرية اللغوية (اللغة في مقابل الكلام)، وذلك عن طريق تفسير كل علامة ترتبط باللغة المنطوقة والمكتوبة. ولقد أفضى عمله هذا إلى نتأئج اجتماعية كما ترى (أديث كيرزويل)، تتصل باستخدام المتكلم للغة، خصوصا للتلفظ، وذلك بإبراز المستوى الاجتماعي للمتكلم، حيث يشير حضور أو غياب كلمات بأعيانها في اللغة إلى ما هـ و مهـ م في ثقافة هـ ذا المتكلم "وبذلك تصبح (اللغة) أفقا إنسانيا وليس موضوعا مجـردا كما تصورها (سوسير) من قبل.

<sup>(1)</sup> علم اجتماع الأدب، سيد بحراوي:33.

<sup>(2)</sup> ظ: مبادئ في علم الأدلة:36-44، والأدب عند رولان بارط:38.

<sup>(3)</sup> ظ: مبادئ في علم الأدلة:35-36، وعصر البنيوية:184.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ظ: عصر البنيوية:184،

2// فوكو: يمارس (فوكو) ثنائية (اللغة والكلام) في أبستمولوجيته، فهو- مثلاً يقول: إن اللغة الكلاسيكية اقرب بكثير مما نظن من الفكر، المكلفة بإظهاره، لكنها ليست موازية له، إنها مأخوذة في شبكته ومنسوجة في النسيج الذي يحبكه. إنها ليست أثرا خارجيا للفكر، وإنما هي الفكر نفسه" (أ. ولما كانت تمثل الفكر، فهي قوة (لامتناهية) مثله؛ ولذلك أكد ان الأبستيمية التقليدية وحدت بين اللغة والفكر، بحسبان أن الفكر هو (اللامتناهي)، وأن اللغة في كمالها هي استيعاب هذا (اللامتناهي)، وأن اللغة عكست (اللامتناهي)، بوصفه الفكر، وكان (اللامتناهي) يمارس الفعل عكست (اللامتناهي)، بوصفه الفكر، وكان (اللامتناهي) يمارس الفعل اللغوي بوصفه أمر تبليغ، واجب الطاعة، وليس بوصفه دلالة لمعنى متناه، أو تعبيرا مجسدا. أو كشفا لقوة جديدة كامنة، وقد ظهرت، أو أنها على وشك الظهور والتحقق (ق).

ومن هنا كان يطمح في أبستمولوجيته إلى تحقيق تصور جديد للغة؛ تصور يقصي الذات، فهو يقول: إن الاتجاه نحو لغة تكون فيها الذات مقصاة، وإبراز عدم تلاؤم قد لا يقبل التسوية بين ظهور اللغة في كينونتها وبين الوعي بالذات في هوينه، تجرية تعلن عن نفسها اليوم عبر عدة نقاط مختلفة من ثقافتنا، في فعل الكتابة ذاته كما في المحاولات المبذولة لاستخراج الطابع الصوري للغة، كما في دراسة الأساطير وفي التحليل النفسي، وكذلك في البحث عن هذا اللوغوس الذي يكاد يبدو أنه يشكل مسقط رأس العقل الغربي كله. وها نحن الآن نجد أنفسنا أمام انفتاح ظل غير مرتبي بالنسبة لنا مدة طويلة، ألا تبرز كينونة اللغة لذاتها إلا في اختفاء الذات "(4).

<sup>(1)</sup> الكلمات والأشياء:85.

<sup>(2)</sup> ظ: نقد العقل الغربي- الحداثة ما بعد الحداثة، مطاع صفدي:188.

<sup>(3)</sup> ظ: الكلمات والأشياء:215-221، ونقد العقل الغربي:188-189.

<sup>(4)</sup> نظام الخطاب وإرادة المعرفة:99.

وبإقصاء الذات يمكن تحقق وحدة الفكر واللغة على أساس علمي، وانطلاقا من ذلك النصور الأبستمولوجي، بدأت تتحقق علاقة الأشياء بالكلمات، ولهذا شكك (فوكو) في قدرة اللسانيات على تحديد الصورة التي تتكلم فيها (اللغة) بدل الذات "حتى تتمكن من تنظيم ما ليس هو بذاته كلمة أو خطابا، ومن أجل أن تعبر عن أشكال المعرفة الخالصة "أ. إن اللغة وكذلك المعرفة ليست من نتاج الذات، كما يرى (فوكو)، وإنما نتاج لجموعة من العلائق والنظم، وبواسطة اللغة تتهاوى الذات المتي حكمت المعرفة الغربية مدة من الزمن، وبذلك تكون اللغة هي الأداة الخطيرة التي حققت عملية التحول بين معرفة العصور، بوصفها وسيلة تحليل تتشكل خطوطها بحسب قواعد معينة، ومرتكزة على أسس علمية شاملة، لذلك اتبع (فوكو) الحفر في لغات كل العصور التاريخية على أسس علمية شاملة، لذلك اتبع (فوكو) الحفر في لغات كل العصور التاريخية للمجتمع الغربي، بهدف بلوغ العلمية، التي يطمح إليها (فوكو) وكل الجيل النيتشوي.

أما مفهوم(الكلام) عند (فوكو) فما هو إلا تمثيل محدود لقوة اللفة (اللامتناهية) الموجودة على مسافة من المتكلم ولسانه، فالتكلم يعني "بآنٍ معا التمثيل بإشارات معينة وإعطاء هذه الإشارات شكلا تركيبيا موجها بواسطة الفعل (2)؛ ولذلك كان (الكلام) يمثل حالة التلقي الدائمة لقواعد اللغة، فاللغة مشدودة دائما إلى الكلام، ومصدرها القول، فلا يرجع القول إلا إلى القول، أي اللغة بوصفها موجودة كلها أساسا في القول (3)، ومن ثم فإن (الكلام) "ينسج شبكة تبليغ بالمطلوب تنفيذه عملا أو قولا أو سلوكا "(4)، مما يعني أن مهمة الكلام في صيغته التداولية لم تكن تحقيق التواصل، بقدر ما كان ترجمة مسبقة أو لاحقة للمنظومة السلوكية السائدة.

رابعا: ثنائية الداخل والخارج: لم يقتصر اهتمام رواد البنيوية على الثنائيات اللسانية - السوسيرية، وإنما اهتموا أيضا بالثنائيات ذات الطابع الفلسفي، ويكاد يكون

<sup>(1)</sup> البنيوية وما بعدها:118.

<sup>(2)</sup> الكلمات والأشياء:97.

<sup>(3)</sup> ظامن: 95-98، ونقد العقل الغريبي: 191، وإشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة: 246-246.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> نقد العقل الغربي:193.

اهتمامهم هذا محاولة منهم لإحداث التغيير النقدي وعلمنته على وفق رغبتهم البنيوية. ومن تلك الثنائيات، ثنائية الداخل/الخارج، التي ورثتها البنيوية من الفكر الفلسفي الغربي، المتمثل بأطروحات (أرسطو)(1)، و(ديكارت)(2)، و(كانط)(3)، و(هيغل)(4)، فكانت بذلك ولدا بارا بهذا الإرث الفلسفي.

إن الصراع حول ثنائية الداخل/الخارج، هو صراع حول إشكالية قراءة النص الأدبي، ليس القراءة البريئة التي كانت مع القارئ المستهلك في الاتجاهات النقدية السابقة للبنيوية، وإنما القراءة النسقية، التي تختار مقولة الداخل بوصفها "أداة إجرائية لمقاربة نسق النص "(5) الذي لا يعير اهتماما بالغا للمقولات الخارجية. ولذلك، وصف النقد البنيوي بأنه نقد داخلي، يتعامل مع النص على أنه موضوع قائم بذاته، لا يهتم إلا بنسقه الداخلي.

ومن أهم من وضعها في حسبانه في أثناء اشتغاله:

أع شعراوس: أسهمت ثنائية الداخل/الخارج، في عملية هز أركان الرؤية الميتافيزيقية الغربية، وكدنك في تحقيق الموضوعية العلمية؛ ولهدنا ذكر (شتراوس) إن الحضارات والثقافات لم تتطور استجابة للحاجات الخارجية فقط، بل تطورت، بشكل ملحوظ، لضوابط داخلية تتعلق بالذهن البشري (6). ف(الداخل)- إذا، على وفق تصوره- هو الأساس الذي يشغل مركز الاهتمام في تحليل البنى، ولهذا قام بنقل مبدأ الصراع الحاصل بين الطبيعة والإنسان، والحياة والموت، والخير والشرس إلخ، ووجد أنها تدخل صراعا بعضها مع والحياة والموت، والخير والشرس المخفز، والجامع لتولد بقية البنى (6).

<sup>(1)</sup> ظ: أزمة الحداثة وعودة ديونيزوس:23-24.

<sup>(2)</sup> ظ؛ نقد الحداثة، آلان تورين:119/1.

<sup>(3)</sup> ظ: المركزية الغربية، 91.

<sup>(4)</sup> ظ: أزمة الحداثة وعودة ديونيزوس:27.

<sup>(5)</sup> القراءة النسقية:204.

<sup>(6)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:61.

<sup>(7)</sup> ظ: الأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية (أطروحة دكتوراه):57.

ب= بارت: إن اهتمام البنيوية بالجوانب الداخلية للنص، بعيدا عن جميع المؤثرات الخارجية، تكون قد أعادت فكرة (سجن النسق) من جديد، إذ جعلت اللغة غاية في حد ذاتها، والنص لا ينفتح إلا إذا قرئ من الداخل، أي البنى اللغوية للنص، وبهذا يصبح النقد- على وفق تلك العملية، كما يرى (بارت)- إبداعا ثانيا حول الإبداع الأول (أ)؛ ويذلك تكون (اللغة) اداة الإفصاح عن المعرفة، وبوصفها أيضا أحد أركان الوجود الأربعة والمتمثلة بـ (العالم الميتافيزيقي (الله)، والعالم الفيزيقي (الله)،

ت= فوكو: ينتصر (فوكو) لمقولة الداخل منذ البداية، فالنسق- عنده- هـو "مجموعة من العلاقات التي تثبت على استبعاد الخارج عن طريق إخفائه وتلوينه وتحويله إلى داخل، حيث يصبح الداخل انشاء للخارج المفترض "(2). وتلك العلاقات بين قوى الداخل والخارج تكون أشكالا، وتشغل حيزات في فضاء العالم، ومن ثم يكون لها تاريخ، وتوجد في ضمن التاريخ ". وهو يعي بأن ثنائية الداخل والخارج متصلة أساسا بمفهوم النسق. فالخارج الذي كانت تحتكم إليه الفلسفة التقليدية ذات النزعة الإنسانية أضفت عليه القراءة النسقية البنيوية صفات الداخل، وحولته إلى "جوانية انتظار واستثناء "(4).

تأسيسا على ما تقدم، يمكن القول أن صراع الثنائيات، قديم قدم الفلسفة الغربية، وفكرها المتشعب، وهذا يؤكد مدى شدة تعاضد أنساق الفكر الغربي، وسر تقوقه، والصعوبة التي يراها الباحث لهذا الفكر، تظهر من خلال ذلك الصراع الثنائي المتناقض، لكن ما يضمره أنه متلاحم بحيث يكون من الصعوبة بمكان ما تعريته، فهو سلسلة متصلة من الأفكار المتعارضة المتطابقة، ولقد جاء اهتمام البنيويين بهذه الثنائيات من أجل إغناء طرحهم العلمي، وبيان مدى قدم فكرة البنية وانشغال الفكر الغربي بها.

<sup>(1)</sup> ظ: القراءة النسقية: 206.

<sup>(2)</sup> المعرفة والسلطة – مدخل لقراءة فوكو، جيل دولوز:6.

<sup>(3)</sup> ظ: نقد العقل الغربي:143.

<sup>(4)</sup> الإبداع الشعري وتجربة التخوم، عبد العزيز بن عرفة:105.

الباب الأول: البنيوية

وما عملهم ذلك إلا تأصيل لأطروحاتهم، واكتساب طابع الشرعية المعرفية، لكي يحققوا التقبل النقدي في الساحة النقدية الغربية.

## المبحث الثالث

## إقصاء المؤلف وموته

وجدت البنيوية دافعا للتخلص نهائيا من مقولة الإنسان برمته، وللإعلان عن موته بعد أن مهد لذلك كثير من أعلام الفكر الغربي؛ فقراءة مراحل تطور الفكر الغربي الحديث، تكشف لنا عن أن التغير الذي حدث في النظر إلى (المؤلف) لم يكن وليد المناهج النصية فقط، بل إن التململ من تقاليد الكتابة أو القراءة التي لا تستطيع ولوج النص إلا من خلال(المؤلف)، ظهرت قبل ذلك، الأمر الذي جعل (مالارميه) يعمل على إزاحة سلطة المؤلف لفائدة الكتابة، وجعل اللغة هي التي تتكلم وليس المؤلف(1). وتبعه(بول فاليري) مشككا بمفهوم (المؤلف)، وسنخر منه، وشندد على الطبيعة اللسنانية (اللغوية) لعمل المؤلف، نافيا بذلك أن تكون له قصدية في النص(2). وأزال (بروست) عن المؤلف سلطته العظيمة على الرغم من الطابع النفسى الظاهر في تحليلاته، إذ أدخل تشويشا وإرباكا على العلاقة القائمة بين الكاتب وشخصياته في السرد(3)، علاوة على أن المذهب السورياني أجهز بدون هوادة على القيم الراسخة للمضاهيم الأدبية التقليدية، وشدد على أهمية الكتابة الآلية التي لا سلطان للمؤلف عليها، فـ الأثر الأدبي كما يقول فاليري وبورخيس: ليس له مؤلف وحيد، بل هو نتيجة أو نتاج لمفامرة الفكر الكوني. فكل مؤلف يتصرف بالثقافة السابقة عليه ويوجهها من أجل أن ينتج نصه الذي يغنيه القارئ هو أيضا بقراءته الشخصية"(4)، فالأجساد هي التي تتحدث نيابة عنهم من خلال الكتابة الأوتوماتيكية (5). والنص ليس إنتاج فرد متفرد له قوة إبداع سحرية، ولكي يخلد النص،

<sup>(1)</sup> ظ: درس السيميولوجيا، رولان بارط:82، ونظرية الأدب في القرن العشرين:163، وهسهسة اللغة:77.

<sup>(2)</sup> ظ: المذاهب الأدبية الكبرى في فرنسا، فيليب فان تيفيم: 299، ودرس السيميولوجيا:83، ونظرية الأدب في القرن العشرين:164، وهسهسة اللغة:77.

<sup>(3)</sup> ظ: درس السيميولوجيا:83، وهسهسة اللغة:77.

<sup>(4)</sup> الصوفية والسريالية - المختلف والمؤتلف، أدونيس:126-127.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:83.

عليه أن يظهر مختلفا عن الشكل الذي أعطاء له كاتبه، ولهذا راهن السورياليون على الكتابة الآلية التي لا تخضع لأي سلطة أدبية أو قانونية.

والتشديد على نصوص الفكر النقدي الغربي، يوصلنا إلى جهود:

- 1 الشكلانية الروسية التي عملت على إقصاء المؤلف وعزله، والبحث عن النظام والبنيات الثاوية وراء الاختلاف فوق السبطح النصبي. ومن أهم أسسها أنها أدت باستقلال علم الأدب عن العلوم الإنسبانية الأخر؛ لأن شعرية النص بعيدة في نظرها 'كل البعد عن أن تحتل الدور فيها المباحث النفسية والاجتماعية وغيرها مما له علاقة بالمؤلف المبدع والقارئ المتلقي. وهكذا طردت الشكلانية من عالمها النقدي ومنهجها التحليلي المؤلف. فللقبض على شعرية النص لا مجال للاعتماد على حياة المؤلف ونفسيته وصدقه أو كذبه وإلهامه، ولا لدراسة بيئته وجنسه، ولا للذاتية وأحكام القيمة، ولا لتقمص الناقد بأحكامه المعيارية تحسينا أو تقبيحا دور شخصية الرقيب وصاحب السلطة الجمالية المتحكمة في المبدع والمتلقي" أن نقدا من هذا القبيل لا يمكنه أن يحل محل تحليل عملي موضوعي لفن اللغة ووصفها.
- 2= مدرسة النقد الجديد التي شاركت في النقاش حول هذا المفهوم، ف (إليوت) الذي عرف (المعادل الموضوعي) بقوله: إن السبيل الوحيد للتعبير عن الوجدان في الفن هو إيجاد معادل موضوعي، أو بعبارة أخرى، إيجاد مجموعة من الأشياء، أو موقف أو سلسلة من الأحداث لتصبح قاعدة لهذا الوجدان بنوع خاص، حتى إذا ما اكتملت الحقائق الخارجية التي لا بد وأن تتهي إلى خبرة حسية، تحقق الوجدان المراد إشارته (2)، آمن بأن العمل الأدبي قائم بذاته ومنفصل عن المؤلف، ويعيش في عالمه الخاص (مارتن دودزورث) أن (إليسوت)

<sup>(1)</sup> في التعالى النصبي والمتعاليات النصبية، محمد الهادي المطوي:187.

<sup>(2)</sup> إليوت، دهائق متي:29.

<sup>(3)</sup> نظرية النقد الأدبي الحديث، يوسف نور عوض:13.

سبق (بارت) بإعلانه عن (موت المؤلف) بابتكاره (الصوت الداخلي)(1). وفي هذا إثبات لوجود قواسم مشتركة بين البنيوية والنقد الجديد، في مسألة التقليل من سلطة المؤلف ومكانته في الممارسة النقدية.

3= الحقل الفلسفي السابق نظهور البنيوية، الذي لم يعد وقفا على مقولة الإنسان، كما كان يعتقد (سارتر) في ذلك (2)؛ ف (ياسبرس) يقف ضد تأليه الإنسان، ويوضح أن إجلال العظمة لا يفضي بالضرورة إلى تأليه الإنسان، "وأن الإنسان الذي لم يبق إنسانا، الإنسان الذي أبعد إلى ما لا نهاية صار واقعا مصححا أو مموها"(3). والمدقق في مقولة (موت المؤلف) يجد أنها ناتجة عن سلسلة فكرية تنتمي إلى رواد الفلسفة والمعرفة العلمية في الغرب، التي بدأت مع العلم التجريبي بزعامة (غاليلو) الذي يرى "أن الإنسان هو خادم للطبيعة ومفسر لها وخاضع لنظامها، وخدمة الإنسان للطبيعة هي التي تؤدي إلى إدراك قوانينها وسيادة الإنسان عليها فيما بعد (4).

وقد عبر(نيتشه) من خلال دعوته إلى(موت الإله) عن بداية النهاية للميتافيزيقا الغربية (5)؛ وإعلانه هذا كان تمهيدا لإعلان (موت المؤلف) في المنظور البنيوي، إذ لاقت هذه الفكرة ترحيبا شديدا في الأوساط الفكرية؛ لأنها كانت تعبيرا عن اللحظة التاريخية التي يمر بها الفكر الغربي في ذلك الحين. وقد أفاد في هذا المجال مما أسماه(إرادة قوة)(6).

ثم انتقلت مقولة (موت الإله) إلى الحقل النقدي، فأعلن النقاد (موت المؤلف)، وكانت البنيوية هي من قالت بموته تماما، غارزة آخر مسمار في نعش المؤلف، وشارك رواد البنيوية الشكلية بهذه المقولة، إلا أنها تبلورت تحديدا عند الناقد (بارت)، الذي وضع

<sup>(1)</sup> ظ: أوراق للريح- صفحات في النقد والأدب، دعبد الستار جواد: 35 و78.

<sup>(2)</sup> ظ: دفاع عن المثقفين، جان بول سارتر:257.

<sup>(3)</sup> عظمة الفلسفة، كارل ياسبرس:53.

<sup>(4)</sup> المركزية الغربية:58.

<sup>(5)</sup> ظ: نيتشه:6-10، وإشكائية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:58.

<sup>(6)</sup> ط: نيتشه:97.

مقالة بعنوان (موت المؤلف) عام 1968، وهو العام الذي بدأت البنيوية هيه بالتراجع، واشترك مقالة بعنوان (موت المؤلف) عام 1968، وهو العام الذي هن السحال رد همل على سلطة وواد البنيوية في مقولة إقصباء المؤلف، بوصلها شحفانوا يتطلقون من مرقحكزات متماسحة في السياق الذي هيمن في المناهج السياقية، فحانوا يتطلقون من مرقحكزات متماسعة في السياق الذي هيمن في المناهج السياقات المرفية المتموضعة في نشاطها، وإضفاء سعة العلية والموضوعية على معارساتها النقدية، ومن اعمهما

وهو سينتهي أعلن عن موت الإنسان بقوله "لقد بدأ المالم بدون الإنسان. وهو سينتهي أيضا بدونه، وإن الإنسان نفسه ليبدو أشبه ما يكون بالة، قد تكون أكمل صنعا من غيرها من الآلات، ولحكها آلة تعمل على بن الاضماراب في النظام الأصلي "(أ. وريما كان نظره في العمليات الذهنية في الاضماراب في النظام الأصلي "(أ. وريما كان نظره في العمليات الذهنية في أثناء اشتغاله على الأساطير والطوطمية والقرابة (2) يصب في هذا الجانب؛ وبهذا تتزع البنيوية مركزية الذات الفردية، التي لم تعد ذات معنى وغاية؛ لأن للأساطير وجودها الجمعي شبه الموضوعي (3)، والبعيد عن كل ما هو فردي متفرد. وإقصاؤه للذات ، قاده إلى معركة نقدية حامية مع وجودية (سارتر)، التي دارت حول قضايا فكرية ونقدية كثيرة؛ منها الحرية، والتاريخ، وأهمها (الذات)، التي يراها (شتراوس) ضربا من الميتافيزيقيا الساذجة التي لا تتلاءم إلا مع عقلية صغار الفتيات اللواتي يعملن في أحياء باريس (4)، والذات التي يتحدث عنها (سارتر) ما هي إلا جحيم كما يرى (شتراوس) (6).

1/2 لاكانالذي تخلى عن (الإنسان) مثلما فعل (فرويد)، إذ نحى الذات جانبا، فالإنسان في تصوره ما هو إلا "مجرد ألعوبة في يد النظام أو النسق (6)؛ ولذلك

<sup>(1)</sup> مشكلة البنية:117، وظ: الانثروبولوجية البنيوية أو حق الاختلاف، محمد بن احمودة:34.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية الأدب،169-170.

<sup>(3)</sup> ظ: مِن:170، وعصر البنيوية:248.

<sup>(4)</sup> ظ: مشكلة البنية: 117.

<sup>(3)</sup> ظ: مِن: 119.

<sup>.209:</sup>ن (6)

قام بإقصاء سيرة (أدجار آلان بو) المؤلف نفسه من النص، إذ ركز على الدال او ما أسماه بالسلسلة الدالة، بأبعادها الرمزية التي تخضع لآلية التكرار، فانكب على دراسة نسق القصة، وأحل اللغة محل (آلان بو) نفسه؛ ذلك أن "البنيوية الأدبية تعلو بالنص على مؤلفه الفردي نفسه" (١).

إنه يعلن تبرؤه من(الذات)، ويعطي الصدارة للبنية عليها، في مجال التحليل النفسي البنيوي(2)، من حيث إن (الـذات) لا يمكن أن تصنع نفسها؛ لأنها نتـاج النظـام الرمزي(اللفة)، والوظيفة الرمزية هي العلة الكافية التي تحدد كل وجودنا، فكأنما هي البنية القصوى التي تتحكم في جميع فعالياتنا، وعليه فبوساطة البنية يمكن أن نفسر ونفهم (الـذات) الإنسانية في شعورها ولا شعورها (3). ولا شك أن (اللاشعور) جزء من حديث (الذات) الفردية؛ تلك الذات التي تبدأ التحليل النفسي- البنيوي بالحديث عن هيأتها المتفردة، دون أن تشير إلى المحلل النفسي، أو بالعكس (4). والسبيل الأوحد لتحرير (الذات) يتم باستدراجها إلى رغبتها الأولى، بحيث تعود إلى اللغة الأم، التي تعبر عن نفسها بشكل عقوي، ولهذا فإن(الذات) تميل إلى الإفادة من التكرار (5).

ورأى بعضهم أن(الكان) قام بعملية إلغاء المعلوم، وعمله هذا ضرب من الميتافيزيقيا التهويمية (6). والباحث يرى أن رأي(لاكان) عن(الذات) رأي علمي، يقوم على ذوبان(الذات) في بوتقة التصور الكلي للوجود، دون أن تترك أثرا.

لقد كانت كتاباته، تدمر أسس فلسفة الذات، وذلك بتقديمه البديل لمعادلة (أنا أفكر، إذن أنا موجود) من خلال نظريته عن(مرحلة المرأة) بوصفها تشكيلا جديدا للأنا

<sup>(1)</sup> عصر البنيوية:165.

<sup>(2)</sup> ظ: مشكلة البنية:173.

<sup>(3)</sup> ط: من: 188.

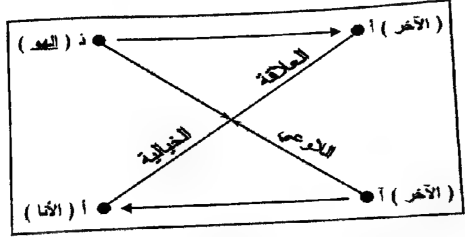
<sup>(4)</sup> ظ: من: 188-189، وينظر للتفصيل: البنيوية وما بعدها:154-155، وجاك لاكان-اللغة..الخيالي والرمزي:14 و25، ومغامرة المنطق البنيوي:300-302.

<sup>(5)</sup> ظ: مشكلة البنية:185–186.

<sup>(6)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:301–302.

بعيدا عن الوهي، ومن خلال حديثه عن (الأنبا والأخبر) طالأنبا على وهل مرحلة المراة لا فتتحكمون متيجمة ونفسية جمسدية يحكشنها الملاوعي ويقدمها على هيأة صورة رمزية علمية، وقد تأتى هذا الطرح (اللاحكاني) من خلال هراءة مجموعة مرجعيات، حكفلسفة (سارتر) الوجودية، وموقف هذه الفلسفة وتوسعلها بين الفسرد والعالم المحيط به، وحكذلك الاستناد إلى معطيبات فلسفة الطواهر، وعلم اللئ البنيوي، والديالمكتيك بي الهيجلية الجديدة، والطرح الفرويدي (1).

ويرسم لنا (لاحكان) خطاطة توضح لنا العلاقة القائمة بين (الذات والأخر)، ويقول فيها: "الذات لم تستطع الدخول إلا عبر المر الجذري للكلام، أي عبر نفس المر الذي تعرفنا على لحظة تحوينية من لحظاته في لعب الطفل، إلا أنه ينتج من جديد، في شكله التام، في كل مرة تخاطب فيها الذات الآخر باعتباره مطلقا، أي باعتبار الآخر قادرا على إهنائها، مثلما يمكنها أن تفعل به، أي بصورة تصبح فيها موضوعا لخداعه "(2). والخطاطة هدر:



توضح الخطاطة في أعلاه أنه لا يمكن (للآخر) أن يوجد إلا على أساس حقيقة أن (الذات) هي الآخر، وخطابها يشكله دائما خطاب الآخر، و(لاكان) بتصوره هذا يجمع

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:152-153 و160-169 و282، وينظر للتفصيل في قضية (الأنا والآخر)، الذات عينها كآخر، بول ريكور:19، والبنيوية وما بعدها:152-155، واستعمال لاكان للمعطيات اللسانية، أنيكا لومبير:80-81، وجاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:25-36 و66، (2) جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:25-36 و66،

بين رافدين؛ نفسي وهلسفي، الأول يتمثل في أطروهات (هرويد) في كتابيه (تفسير الأحلام) و(الأمراض النفسية في الحياة)، والرافد الآخر هو نظرية (هيجل) في مرافه (هنوات المبسطة الروح). غير أن قراءة (لاكان) لـ (فرويد) مكنته من نقده، وتجاوز القراءات المبسطة المروح). غير أن قراءة (لاكان) لـ (فرويد) مكنته من نقده، وبذلك يمكن القول أن تفرد (لاكان) للتجليل النفسي الفرويدي في ضوء المفاهيم اللسانية، وبذلك يمكن القول أن تفرد (لاكان) العلمي يتموضع في همه لأليات اللاشعور واللفة في أن واحد، انطلاقا من المنظومة التي تحضم الذات الإنسانية،

وقد أكد(التوسير) أهمية الطرح(اللاكاني) عن(الدات) المزاحة عن المركز، وأهمية مرحلة المرآة بوصفها "اداة ثورية ممكنة" (ا) لها القدرة على العودة بجذور (الذات) من أجل الكشف والاستقصاء لطبيعة التنشئة الاجتماعية للفرد.

7/ التوسير الذي أعلن عن موت الإنسان، الذي كان موضوعا للاقتصاد الماركسي، فرأى أن مفهوم الإنسان مفهوم أيديولوجي ارتبط في الماركسي، فرأى أن مفهوم الإنسان مفهوم أيديولوجي ارتبط في تصور (ماركس) بالمرحلة الفيورياخية— نسبة إلى فيورباخ— من دون أن يكون له أدنى موضع في تفكير (ماركس) العلمي الناضج، ذلك لأن (ماركس) لم يحقق العلمية إلا بعد تجاوزه لذات الإنسان (2). وتصور (التوسير) هذا نابع عن رؤية البنيوية للذات، وهدم صوتها في النص، من أجل طرد النزعة الأيديولوجية أولا، وتحقيق الموضوعية في الاقتصاد البنيوي ثانيا، وتحقيق التقبل النقدي بالعودة إلى قراءة (ماركس) لكن على وفق المنظور البنيوي.

فهو يبرى أن العلمية التي تقوم عليها الأبستمولوجية الماركسية، لا يمكن أن تتحقق، إلا إذا ابتعدنا عن حديث (الذات) الإنسانية، إذ لا يمكن ترجمتها إلى لغة علمية تقوم على تنظيم محكم لمجموعة من التصورات الفعالة (3)، وما دامت الذات الإنسانية عبارة عن صراع ضد أنواع الاستلاب (الاغتراب)، فإنها مضطرة تسير على وفق المصير

<sup>(1)</sup> عصر البنيوية:154.

<sup>(2)</sup> ظ؛ مشكلة البنية:237.

<sup>(3)</sup> ظ: مشكلة البنية :225.

النظري للاستلاب، وبالتالي يقلل من قيمتها العلمية (١), وأكد ذلك (غارودي) بقوله: إن التوسير وتلامدته يجدون انفسهم مضطرين، بحجة التطهير المفهومي والدقة العلمية، إلى أن يسقطوا من الرأسمال كل ما ليس بنظرية خالصة للمفهوم والبنية، وإلى أن يقصوا من التاريخ كل ذات، وإلى أن يجعلوا حركة البنية بالذات وتحولها غير مفهومين (2).

وأكد (التوسير) أن (الذات) ليست هي التي تصنع التاريخ، بل الصراع الطبقي الذي يمثل شكلا من الصراع بين البنى والعلاقات الخارجة عن الإرادة الإنسانية الحرة(3)، لذا فإنها من المفهومات ذات النزعة التاريخية، ولا بد من إقصائها لتحقيق الخصيصة العلمية للماركسية.

1/4 بارت الذي تحققت شرعية (موت المؤلف) بصيغتها النهائية، والرسمية على يده، بعد الصراع النقدي مع(ريمون بيكار)، مدافعا عن النقد الجديد الذي لا يؤمن بسلطة الكاتب، ما دام النتاص يتحكم في النصوص الإبداعية، وما دام البحث عن المؤلف يؤدي إلى إعطاء مدلول واحد، ونهائي للنص، في حين أن النص لا ينشأ عن "رصف كلمات تولد معنى وحيدا، معنى لاهوتيا إذا صح التعبير(هو رسالة المؤلف الإله) وإنما هو فضاء متعدد الأبعاد تتمازج فيه كتابات متعددة وتتعارض، من غيرأن يكون فيها ما هو أكثر من غيره أصالة: النص نسيج من الاقتباسات تتحدر من منابع ثقافية متعددة. إن الكاتب لا يمكنه إلا أن يقلد فعلا هو دوما متقدم عليه، دون أن يكون ذلك الفعل أصليا على الإطلاق"(4).

وهو يعتقد أن إزالة المؤلف لا تمثل حقيقة تاريخية فقط، وإنما تمثل أحد متطلبات تطوير النص الحديث، لنذا ضإن موت المؤلف عنده يقوم بوظيفة ثلاثية: (أ) يسمح بإدراك النص في تناصه. (ب) يبتعد بالنقد عن النظر في الصدق والكذب (عقيدة

<sup>(1)</sup> ظ:من:225.

<sup>(2)</sup> البنيوية فلسفة موت الإنسان:104.

<sup>(3)</sup> ظ: قضية البنيوية:156.

<sup>(4)</sup> النقد والحقيقة، رولان بارت:85، وظ: درس السيميولوجيا:86.

الأخسلاق الأدبيسة، والتنقيسب عسن اسسراره، ليجعلسه مسدر سَعًا في لعبسة ادلسه). (ج) يفسح المجال لتموضع القارئ، إذ إن مولد القارئ يجب أن يدهع ثمنه انسحاب المولف! ونظرية النص لا يمعكن لها أن تتم إلا بإتاحة المجال أمام أنظمة النص بالعمل من

دون فيود يضرضها المؤلف، علاوة على أن غياب المؤلف عن نصمه يشود إلى لا نهائية الدال، على وفق حركة تسلسلية للتداخل والتغيير، للتداعي والتجاوز، وأن النص يوصف بأنه تصد وانتقال مستمر بين الدوال، وهو لا يتصف بذلك إن لم يُعلن عن إقصاء المؤلف. وربما كان إيمان(بارت) بمقولة(موت المؤلف) عائدا إلى إيمانه بفلسفة التحليل التي تنحل فيها الوحدة المفترضة في أي فرد، إلى تعددية، بحيث يصبح كل فرد كثرة، والتي جعلته

ويتيح مفهوم التناص إحلال فكرة الناسخ محل المؤلف؛ لأن القول بموت المؤلف لا يدعم كل ما هو تعددي ولا نهائي(3). ينفصل عن القول بالتناص، الذي يراهن على أن النص مجرد تعالق نصوص سابقة عليه، وتداخل فيما بينها، بما يعني أن المؤلف مجرد جامع لهذه القطع الكثيرة والمفردات والصور والتركيبات التي تصبح بين يديه نصا أدبيا أو كتابيا، لا فضل له فيه (4)

لقد شكك (بارت) بشرعية (الذات) في الفلسفة الغربية، ومن ثم عمل على توجيه ضربة مباشرة إليها، فقام بإقصائها، بل عمل على نفي "وجود الذات كنقطة انطلاق"(5)؛ لذا فهو يعادي كل دعوة تنادي بدراسة (الذات) في الممارسة النقدية. وقد فسرت هذه الدعوة إلى إقصاء التاريخ، وموت(الذات) الإنسان، وتهالك الفلسفة، بأنها تكشف عن استجابة إيديولوجية خفية لعصر بدأ يتهرب من تحمل مسؤولياته التاريخية وسط مجتمع غربي تكنوقراطي، ولم تعد فيه مهمة يقوم بها الإنسان، فحوله إلى مجرد آلة تنفذ ما

<sup>(1)</sup> ظ: درس السيميولوجيا:87، وهسهسة اللغة:83، وهل عتبة المؤلف ضرورية لمقاربة النصبوص الأدبية؟ (ش.م) د.جميل حمداوي.

<sup>(2)</sup> ظ: الأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية:136 ، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:67.

<sup>(4)</sup> ظ: درس السيميولوجيا:84-85، وموت المؤلف(ش.م)، طلعت سقيرق.

<sup>(5)</sup> المرايا المحدبة:74.

خطط لها، فهو لا ينعل شيئا إلا أن يأخذ مسائه في الفراغ أن وقد عد هذا الموقف أحد خطط لها، فهو لا ينعل شيئا إلا أن يأخذ مسائه في الفسان على حد وصف (سارتر)، و(بول شناعات البنيوية، فهي بهذا تصبح فلسفة موت الإنسان على حد وصف (سارتر)، وموتها، ويعكور)، و(روجيه غارودي) (2). واحكد باحث عربي تلك، فرأى أن نفي الذات وموتها، أمارة من أمارات غشل مشروع الحداثة (3).

وقد حاول التراجع عن هذه الفحكرة، والسيما في محتابه (لذة النص)، لحكن التأثير القوي للمولف فقعل، من خلال القوي للمد البنيوي في تلك المرحلة، جعله يعيد الاعتبار الشحكي للمؤلف فقعله، أي إخراج إبراز صورة المؤلف التي الا تعني عودة سيادته المحاملة، وإنما عودته في حكفنه، أي إخراج جنته من القبر (4).

7/5 فوكوالذي يحاكي أمر (نيتشه) بإعلانه عن (موت الإنسان)، إذ كان يرى بأن لغته لم تمارس قتل الإله فحسب، بل قتلت الإنسان أيضا. يقول (مطاع صفدي): "فحين يملن فوكو عن موت الإنسان لا يكرر إعلان نيتشه عن موت الإله فحسب، ولكنه يتابع موت الإله القديم في الإنسان الجديد، الحداثوي، صنع عصر الأنوار. وإن إعلان فوكو هذا هو الذي فاجأ القوم، عصف بمملكة المتقفين المتحدثين دائما باسم التاريخ الكلياني، والإنسان المطلق، وكان توقيت الموت الثاني للإله في المجتمع الغربي يقترن ولا شك بانهيار تاريخ سياسي أيديولوجي اقتصادي شامل مضت عليه ثلاثة أو أربعة قرون متوالية "كا؛ وبهذا يمكن القول إن إعلانه هذا، مرهون بولادة لحظات الستيمولوجية، تمهم في إشغال موقع الإنسان، وتساعد على تقديم رؤية بديلة

<sup>(1)</sup> ما بعد اللامنتمي، كولون ولسون:29.

<sup>(2)</sup> ظ: الانثرويولوجية البنيوية أو حق الاختلاف:33، والقراءة التسقية:172.

<sup>(3)</sup> ظ: موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:7.

<sup>(4)</sup> ظ: المناحي الجديدة للفصكر الفلسفي الماصر، سالم يفوت:39-40.

<sup>(5)</sup> الحداثة البعدية، مطاع صفدي:13–14.

ومتنامية تعمل على رقي الثقافة، فهي صيحة ابستيمولوجية أراد منها إيقاظ المل العلوم الإنسانية من سباتهم (١).

والبديل الذي يقترحه عوضا عن الإنسان بعد اغتياله، هو(اللغة)؛ فليس للإنسان من مياة خارج اللغة؛ ذلك أن اللغة تمثل الفكر، فهي قوة (المتناهية) مثله، ولهذا طاللغة ليست موازية للفكر، بل هي مأخوذة في شباكه، ومنسوجة في سياق جريانه، ليست واقعة غارجية عن الفكر، وإنما هي الفكر ذاته<sup>(2)</sup>. ومن هنا فقد شكل(فوكو) اتجاها مغايرا عما سبق، يقوم على إلغاء المفاهيم كلها التي جاءت بها الحداثة، المتمثلة بالاهتمام بالذات والعقل والإرادة الإنسانية، وهو بذلك يعلن موت ذلك الإنسان، بوصفه وهما، مستبدلا إياه بالنسق، الذي يمثل في حد ذاته فكرا فاهرا وقسريا. بدون ذات ومغفل الهوية، وهو موجود قبل أي وجود بشري وأي فكر بشري، إنه بنية نظرية كبرى (3). فالإنسان في عرف (فوكو) ليس هو الذي يتكلم، ولكن هو الذي يُتكلم به في أثناء صياغة الموضوع المتذكر . معنى ذلك أنه ينطلق من تمييز بين ذاتين: الأولى تتمثل في الشخص الذي ينطق نصا ويكتبه. والثانية، ذات المؤلف بوصفها مبدأ لتجميع الخطابات، وأصلا ووحدة لدلالاتها، وبؤرة لتماسكها. ولهذا يقيم فرقا بين الذات الفردية للمؤلف التي يقول عنها:"إن من العبث أن ننكر وجود الكاتب أو المبدع"(5)، وبين الذات المعرفية للمؤلف التي يتولى ردها إلى لعبة من الفروق والتمايزات(6)؛ وبذلك يكون قد(أمات المؤلف) ولكنه يرفض التوقيع على شهادة وفاته (7)؛ ومن هنا فقد آل تفكير (فوكو) إلى رفض الفلسفة والتاريخ

<sup>(1)</sup> ظ: مشكلة البنية:168.

<sup>(2)</sup> ظ: نقد العقل الغربي:144.

<sup>(3)</sup> ظ: موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:132.

<sup>(4)</sup> ظ: القراءة النسقية :169.

<sup>(5)</sup> نظام الخطاب وإرادة المعرفة:19.

<sup>(6)</sup> ظ: معرفة الآخر:68.

<sup>(7)</sup> ظ: الفكر الفرنسي المعاصر، إدوار موروسير:152.

والإنسان<sup>(1)</sup>، بل إلى شطب مهمة (الذات) من مسار المرفة، بعد أن كانت تمثل اسطورة والإنسان التاسع عشر الذي كانت فيه "الثقافة الغربية مهتمة ومشغولة بفكرة الإله وبالعالم وبقرانين المكان، ومن دون شك ايضا بالجسم وبالانفعالات وبالخيال، وعن مكانة الإنسان المحددة في الكون، وعن الحواجز التي تحد من العقل، وعن الجسم الإنساني، وعن الحواجز التي تحد من حريته، ولكن الإنسان كما يظهر في المعرفة الحديثة لم وعن الحواجز التي تحد من حريته، ولكن الإنسان كما يظهر في المعرفة الحديثة لم يكن أبدا موضوعا للمعرفة قبل بداية القرن الناسع عشر" (2)، وذلك الإعلان يتنسمن الإعلان عن إلغاء التاريخ ودراسة وثائقه؛ لأن النزعة الإنسانية تستدعي التاريخ دائما؛ ذلك العليف الذي لا غنى عنه لإنقاذ سيادة الذات الفاعلة والمؤسسة من مخاطر التقويض والتصدع.

وفي هما السياق بمكننا أن نفهم الجدل الذي أحيط به مفهوم الإنسان عند (فوكو). فلقد أنكر كثيرون عليه هذا النفي المباشر لجوهر الإنسان (الذات)، ونتيجا لذلك أصبح (فوكو) ضحية سوء فهم في مقولته هذه، لكن (دولوز) يأخذ على عاتقه مهما لذلك أصبح (فوكو) ضحية سوء فهم في مقولته هذه الطريقة المبتكرة التي يطرح من الدهاع عن موقف (فوكو)، شارحا بدقة وإبداع الطريقة المبتكرة التي يطرح من خلالها (فوكو) هذه الإشكالية، فثمة ظهور لما يسميه شكل (إنسان) عندما تدخل القوى الكامنة في الإنسان في علاقة مع قوى من الخارج متميزة جدا، ولذلك فالإنسان بالحرف الكبير ما وجد ولن يوجد أبدا (4)، وحاول رد العديد من الاتهامات والتأويلات المعكوسة، معترضا على سوء الفهم ، قائلا: إنه لا يقصد بموت الإنسان العيني الراهن، بل مجرد معترضا على سوء الفهم ، قائلا: إنه لا يقصد بموت الإنسان العيني الراهن، بل مجرد تصور ما للإنسان، وظن طورا أن الأمر بالنسبة لفوكو، وحتى لنيتشه يتعلق بالإنسان العيني الراهن، وهو يتجاوز نفسه نحو إنسان أعلى. ثمة سوء فهم لفوكو لا يقل عن ذلك

<sup>(1)</sup> ظ: الكلمات والأشياء:14-17، وعصر البنيوية:225، ومشكلة البنية:149 و159، ونظام الخطاب وإرادة المعرفة:82.

<sup>(2)</sup> موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:161.

<sup>(3)</sup> ظ: ميشيل فوكو- مسيرة فلسفية: 108-115، وموت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر: 171، والأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية (اطروحة دكتوراه): 266.

<sup>(4)</sup> ظ: نقد العقل الغربي:142–143.

الذي قوبل به فكر نيتشه. فالحقيقة أن المسألة لا تتعلق بمركب إنسائي يوجد في الأذهان، أو يوجد في الأعيان تتم إدراكه، أو تم التعبير عنه، بل بقوى مكونة للإنسان"(1).

واتخذ (فوكو) من الانقطاع (اللاتواصل) أساسا لمشروعه البنيوي المعرفي، إذ يرى أن بنية العقل الغربي، وهي هدفه المنهجي الأهم لم تتأثر بحركية الزمان ولم تتفاعل مع أحداثه، إنها شكل بدون ذات، بدون تاريخ، لذا لا بد من استخدام مفهوم الأبستمي؛ لأن المعرفة ليست من إنتاج الذات الواعية، الماكرة الآنية من أعماق المطلق، بل هي نتاج لجموعة من العلائق والنظم (2)؛ ومن هنا قال (سارتر): "يفتقد فوكو للحس التاريخي" (3).

ومع أن دعوة (فوكو) هذه، حررت الإنسان من سبجن اللوغوس، وأبعدته عن الفلسفات العقلية، فإنها جعلته حبيس أنساق النص، ف(الذات) تقف أمام النص وقوف المحلل المرتبط بالنص والخاضع لبناه، وليس لها الحق أن تأتي بشيء من عندياتها، لتجد نفسها في سجن آخر هو سجن النسق أو اللغة أو البنية، بعدما ضرت من سجن الأحكام الفلسفية.

وعليه، ومهما كان المسوغ الذي لأجله تم الإعلان عن موت المؤلف/ الإنسان، فإن الذي لا شك فيه، أن هذه المقولة دفعت أصحابها إلى قتل الذات المفكرة، والحكم عليها بالإقصاء، مما حول العالم الغربي برمته إلى عالم(لامتناهي) الرغبات، يفقد معه الإنسان اليقين. وهكذا لم يكن ما دعا إليه رواد البنيوية، إلا الوجه الحقيقي للعالم الغربي، الذي يعمل على جعل الإنسان آلة، وينفذ حكم الإقصاء عليه، من أجل بناء حضارته المادية. والبنيوية وإن ادعت أنها حررت الذات الإنسانية من عبودية الفلسفات العقلية، فعزلتها عن الأشياء، ولم تعد تتخذها مرجعا في الوصول إلى الحقيقة، جعلت الذات الإنسانية حبيسة أنساق النص المغلق، ولا يحق لها أن تضيف شيئا من عندياتها، وإنما

<sup>(1)</sup> المعرفة والسلطة:95.

<sup>(2)</sup> ظ: إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة:216-225، وينظر للتفصيل ولاسيما قضية (الذات والآخر): نظام الخطاب وإرادة المعرفة:35، وعصر البنيوية:224، وميشيل فوكو والنزعة الإنسانية (ش.م)، وليد المسعودي، والانهمام بالذات، فوكو:163.

<sup>(3)</sup> حوارات ونصوص، فوكو ودريدا وبلانشو:49.

ينطلق من النص وينتهى به، وبهذا تكون البنيوية قد أطاحت بالإنسان/المؤلف على الصعير ينطلق من النص وينتهى به، وبهد، سرى المؤلف صاحب الموهبة التي وعت وجسدت من النطري، اما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف ما الأها، والآخر في تحديد قريم النظري، اما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف مه الأها، والآخر في تحديد قريم النظري، اما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف ما الأها، والآخر في تحديد قريم النظري، الما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف ما الأها، والآخر في تحديد قريم النظري، الما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف ما الأها، والآخر في تحديد قريم النظري، الما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف من النظري، الما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف من الأها، والآخر في تحديد قريم النظري، الما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف من الأها، والآخر في تحديد قريم المؤلف من النظري، الما على مستوى النظري، الما على مستوى المؤلف من النظري، الما على مستوى المؤلف من النظري، الما على مستوى التطبيق فيبقى المؤلف من النظري، الما على مستوى المؤلف ال النطري، أما عنى مستوى المعبين من الإيمان بأن النص هو الأول والآخر في تحديد قيمة الإبداع. خلال انتجربة فعل الإبداع، مع الإيمان بأن النص هو الأول والآخر فعل الإبداع، مع الإيمان بأن النص

# البنيوية وما يعدها النشاة والنقيل

الفصل الثالث الموقف النقدي من البنيوية الشكلية



#### الفصل الثالث الموقف النقدي من البنيوية الشكلية

ية هذا الفصل سنكشف عن الموقفين الغربى والعربي من البنيوية، من خلال مبحثين، يتخصص الأول بالموقف النقدي الغربي من البنيوية، والثاني بالموقف النقدي العربي منها.

#### المبحث الأول

#### الموقف النقدي الغربي من البنيوية الشكلية

ازدهرت البنيوية بوصفها منهجا نقديا، ورد فعل على الانفتاح الإيديولوجي في المعسكر الشرقي، وعلى التضخم الذاتي في وجودية المعسكر الغربي. وهذا ما يفسر لنا انقسام المشهد الثقافي الغربي واستقباله للبنيوية، التي تعرضت للقبول والرفض.

#### المحور الأول: استقبال البنيوية الشكلية وقبولها

شكلت البنيوية منهج إغراء كبير للعديد من النقاد والمفكرين خلال عقود عدة من القرن العشرين؛ ولـذلك حظيت أطروحاتها المتنوعة، بحفاوة كبيرة، زادت من انتشارها، ولعل ذلك عائد إلى ضخامة أطروحاتها الفكرية؛ لذلك فهي ليست منهجا فقط، بل هي- كما وصفها (كاسيرر)- ميل عام في التفكير (أ. ولعل السرفي الاستقبال الكبير هذا، راجع إلى أهميتها، وكأنها تحقيق لحلم العقل البشري الطويل وطموحه في بلوغ العلمية. يقول (ميرلو بونتي): "إن هناك نظاما عقليا بأكمله قد أخذ يتحدد بظهور مفهوم (البنية)؛ ذلك المفهوم الذي يلاقي اليوم من النجاح في كافة المجالات ما يدل على أنه يشبع حاجة عقلية هامة (من حاجات عصرنا). ولا غرو، فإن البنية لتكشف أمامنا طريقا جديدا ينأى بالفكر البشري عن محور (الذات والموضوع) الذي طالما هيمن على الفلسفة

<sup>(1)</sup> ظ: آفاق النظرية الأدبية المعاصرة- بنيوية أم بنيويات؟ مجموعة باحثين:32.

#### الباب الأول: البنيوية

ابتداء من ديكارت حتى هيجل"(1). ولا شك في أن الروح العلمية التي لازمت البنيوية قد رافقها شيوع وسائلها العلمية ولغتها الخاصة المتمثلة في صيغ المعادلات الرياضية ونمط الأشكال والتخطيطات والرموز المعبرة عن الكشوف التحليلية الرائجة عن الأبحاث البنيوية (2). فغالبية الظواهر النقافية لا بد أن تخضع لنظام مضنن وعلمي: لأن البنيوية --أوجدت طريقة للبحث في العلاقات لافي الأشياء، وحاولت بناء ذلك على قاعدة علمية منتظمة، وأن البحث في العلاقات يقود في النهاية إلى البحث في فكرة النظام الذي أوجدها(3). وقد زودت البنيوية في بداية انتشارها، اليسار الفرنسي الذي عمل اليسار على تبنيها، بعد أزمته وانفصاله عن الشيوعية السوفيتية، بسبب الجسرائم الستى ارتكبها (ستالين)، والتي شوهت الحركة الماركسية، بنظرية لم تتناقض مع التوجه الاشتراكي (4).

وما يدل على استجابة المشهد الثقافي الغربي للبنيوية وقبولها، ما قامت به مجلة (Lire) الفرنسية من استفتاء نقدي ثقاية حول أشد المفكرين تـأثيرا في الفكر الفرنسي المعاصر، فحصل معظم رواد الفكر البنيوي بدءا بـ (شتراوس) ثم (فوكو) ثم (جاك لاكان) على أكثر الأصوات من بين المفكرين الآخرين (5). وتكشف نتيجة هذا الاستفتاء عن قضية مهمة، وعلامة فارقة، ألا وهي قبول أفكار البنيوية بمختلف مجالاتها، الانثروبولوجية، والمعرفية، والنفسية.

ومن أدلة القبول والاستجابة الأخر، ما نشرته إحدى المجلات الأدبية الفرنسية عام1966 ، رسما كاريكاتوريا ، أعيد نشره أكثر من مرة ، يصور رواد البنيوية جميعهم، وكان الرسم بعنوان (حفلة غداء البنيويين). والواقع أن الرسم لم يكن قاسيا، ولم يقصد الرسام أن يسخر من شخصياته، وإنما كان اعتراف منه بوصولهم إلى الحياة الفكرية

<sup>(1)</sup> مشكلة البنية:11.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث- قضاياه ومناهجه، د.صالح هويدي:114.

<sup>(4)</sup> ظ: عصر البنيوية:14.

<sup>(5)</sup> ظ: الطريق إلى المعرفة:79.

الفرنسية، بوصفهم قوة جديدة ذات شأن كبير<sup>(1)</sup>، وأن أفكارهم مجتمعة حققت قبولا واضحا، وعلى العقل الفرنسي أن يتمثلها، بوصفها أفكارا منقذة من التجزؤ والانشطار اللذين يعاني منهما العالم بعد التطور العلمي الحاصل، علاوة على أنها أطروحات تهدف إلى تحقيق حلم العلمية بصيغة النظام المحكم المحد.

وللتوضيح بصورة أكثر سنتابع الموقف من خلال طائفة من أعلامها؛ وهم:

1 - شتراوس: عملت تحليلات (شتراوس) الانثروبولوجية على تقبل البنيوية في فرنسا بوصفها محاولة ممنهجة للكشف عن الأبنية العقلية الكلية العميقة، كما تتجلى في أنظمة القرابة، والأبنية الاجتماعية الكبرى، فضلا عن الأدب والفلسفة والأنماط النفسية (اللاواعية) التي تحرك سلوك الإنسان (2). ومن هنا أثارت أفكاره ردود فعل في فرنسا، وهي ردود فعل لا ترجع لكونه فرنسيا فحسب، وإنما المسئلة ذات صلة أيضا بالجاذبية التي ينطوي عليها المثقفون الفرنسيون، والاحترام الذي يتمتعون به في أعين عامة الناس (3).

وأعطت البنيوية مع أعماله مزية للعقل الأوربي الذي اتسم بأنه العقل المحرك للحضارة، وباني المستقبل الجديد، وأن الشعوب الأخر لم تكن إلا متطفلة وهامشية (4).

ودفعت أطروحاته البنائية، بعض النقاد إلى الاهتمام بها، فنجد (أوزياس) يرى أن وجه الثقافة قد تغير منذ أن ظهرت أبحاثه الانثروبولوجية إلى الساحة النقدية (٥)، وأوضح (بياجيه) أن دراساته الانثروبولوجية تبين لنا العلاقة بين البنيات اللغوية، وبنى القرابة في أسلوب علمي رصين (٥)، وأكدت (أديث كيرزويل) أن بنيويته أدت وظائف بين المثقفين الفرنسيين فيما بين عامي 1956–1958، وأثارت ثورة من النشاط النقدي

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:5.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها :26.

<sup>(3)</sup> ظ: عصر البنيوية:9.

<sup>(4)</sup> ظ: الأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية (اطروحة دكتوراه):60.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية، أوزياس وآخرون:99.

<sup>(6)</sup> ظ: البنيوية، بياجيه:95.

الأكاديمي (١)، أما (جون ستروك) فيرى أنه أصاب فيما قاله عن الطبيعة البشرية بعض النواحي المهمة (2)

- محسن، موب المرافض المرافض المساليب المؤسسة التحلينفسية القائم: العشرين، عزز موقفه المرافض الساليب المؤسسة التحلينفسية القائم: العسارين، سرد و التحليل الوقت؛ هي السيطرة على التحليل الذاك (3). ولقد قام بمهمة مزدوجة في ذلك الوقت؛ هي السيطرة على التحليل النفسي، واتباع البنيوية بوصفها منهجا؛ ولذلك تقبل المثقفون الفرنسيون يون التحليل النفسي (اللاكاني) بوصفه الازمة من لوازم الممارسة البنيوية. وأكدت (كاثرين بيلسي) أن تحليلاته النفسية، وكذلك تحليلات (التوسير) الماركسية الاقتصادية على وفق المنهج البنيوي، تمثلان دفعا نقديا، وفتحا دلاليا مهما في فهم حركة تطور التحليل الأدبي والنقدي<sup>(4)</sup>.
- 3 فوكو: مثلت تجرية (فوكو) المعرفية، تجرية خرق كما يرى (بيار بورديو): ذلك أنه سعى فعلا إلى خرق التقليد المعريظ الغربي، وإلى تحطيم أسس العقلانية الكلاسيكية (5). ومن مثل هذا التعظيم، قال(أنتوني ستور): لا يمكن لأى بلد غير فرنسا أن ينجب مفكرا من طراز ميشيل فوكو"(6)، وارتفع(آلان شريدان) به إلى مستوى كبار الفلاسفة من أمثال(نيتشه)، قائلا: "قد يكون من الصعب العثور على مفكر له من التأثير على الربع الأخير من هذا القرن مثل ما كان لنيتشه على الربع الأول منه، ولكن إنجازات فوكو حتى الآن تؤهله أكثر من غيره من المفكرين لشغل هذه

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:37.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:27.

<sup>(3)</sup> ظ: جاك لاكان- اللغة.. الخيالي والرمزي:7.

<sup>(4)</sup> ظ: الأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية (أطروحة دكتوراه):146 ، وينظر مصدره هناك.

<sup>(5)</sup> ظ: إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة: 292.

<sup>(6)</sup> الطريق إلى المعرفة:89.

المكانة "(1) ووصفه (ليو برراني) بأنه ألمع الفلاسفة المعاصرين الذين تكلموا عن القوة "(2) وبتيجة لذلك، حظيت أفكاره بقبول ملفت للنظر، واستطاعت أن تفسرض نفسها على الحياة الأكاديمية والثقافية العامة في فرنسا وأمريكا، وإلى حد أقل في بريطانيا (1) ونرى أن سر هذا القبول والتأبيد يعود إلى الموضوعات نفسها التي اشتغل عليها وعالجها بنيويا، مما تسببت بعملية جذب القراء، وتتراوح هذه الموضوعات بين (الجنون) و (المرض) و (الجريمة) و (الجنس) و (العقاب)، ولعل الاهتمام الجماهيري بمثل هذه الموضوعات أسهم في قبول أفكاره البنيوية.

#### المحور الثاني، رفض البنيوية الشكلية وانتقادها

إذا كانت البنيوية قد استطاعت تحقيق حلم العلمية في مجال النقد والفكر عامة، فإنها لم تنج من حملات النقد والتجريح من حيث إنها تتحدى المعتقدات الراسخة في المناهج السياقية. لذا كان واجبا علينا معرفة المنطلقات التي انطلقت منها التيارات المعادية للبنيوية: لأنها تساعدنا في كشف تحيزات ذلك المنهج وخصوصيته.

إن موقف الذات الأمريكية من البنيوية، يختلف عن موقف القبول الذي حظيت به البنيوية في فرنسا، وحتى تؤكد الذات الأمريكية مدى تقردها عن غيرها من الذوات، استقبلت البنيوية الفرنسية بوجه شاحب<sup>(4)</sup>، من حيث إن البنيوية حبس للذات في سجن النسق، ودعوة إلى البحث عن المعنى داخل اللغة، وليس خارجها مثلما كان سائدا قبلها في الاتجاهات السياقية، وما على الذات إلا أن تخضع لأنساق اللغة وأنظمتها للوصول إلى المعنى، وليس من حقها الإضافة؛ وهذا ما جعل الذات الأمريكية ترى أن اللغة تمثل قوة

<sup>(1)</sup> الطريق إلى المعرفة :98.

<sup>(2)</sup> من:90.

<sup>(3)</sup> ظ: من:92.

<sup>(4)</sup> ظ: عصر البنيوية:9 و259.

جبرية، وسلطة جديدة لقهرها، مثل جبرية الماركسية التي رفضتها(1)، ولهذا اتسم جبريه، وسلطه جديده مهر الفريدة مقابلة لجبرية الفكر الفقه الفكر الفقائم البنيوية بفتور واضح، ظنا منهم أن اللغة هي جبرية جديدة مقابلة لجبرية الفكر الماركسي، المتمثلة بالقوى الاقتصادية التي لها القدرة على تحديد مصير الإنسان وصنع تاريخه.

وبمقابل رضض البنية الثقافية للعقل الأمريكي، أطروحات البنيوية، رحبت رب براوجودية، با تحمله من شعارات لتحرير الذات الإنسانية، وهذا الترحيب بالوجودية، يدفع إلى التساؤل عن الفروق الجوهرية بينهما. فالوجودية "فلسفة اختيار، فلسفة حرية، فلسفة إنسانية تاريخية، أما البنيوية ففلسفة لا إنسانية، لا تاريخية، لا دور للذات في إطارها، أي فلسفة إكراه يمارسه النسق أو النظام الضابط للبنية"(2)، فهذا الاختلاف بين لنا الصراع والتنافس والسيطرة على المشهد الثقافي. ومن هنا وجدت الفلسفة الغربية أول اعتداء عليها من قبل البنيوية، لذا واجهت البنيوية نقد فالسفة وباحثين كثر، كما تعرضت إلى إعادة قراءة ومسألة وتفكيك ويتمثل النقد الفلسفي المعارض للمنهجية البنيوية بتيارات كانت مسيطرة على معالم الفكر آنذاك، وهي: الوجودية، والنقد التاريخي، والنقد الماركسي، وهناك نقد وجه للبنيوية بعد انتشارها الواسع، تمثل بالنقد التفكيكي.

ولتوضيح ذلك سنتابع الموقف من خلال طائفة من الأعلام الرافضين لها؛ وهم:

1= سارتر: تتضح علاقة الوجودية بالبنيوية من خلال علاقة (سارتر) بعميد البنيوية (شتراوس)؛ فالوجودية تزعم أن الإنسان في التاريخ يسير نحو مستقبل أفضل بعملية تقدمية (3)، بينما تذهب البنيوية إلى أن الإنسان موجود في نظام ليس من الضروري أن يكون مهيا لصالحه؛ ولهذا اعتقد (سارتر) أن(شتراوس) في الانثروبولوجيا البنيوية اتخذ من الإنسان موضوعا لها، أي أن المعنيين بدراسة الظواهر الانثروبولوجية، ذوات وعلماء سللات بشرية، وعلى العالم

<sup>(1)</sup> ظ: المرايا المحدبة:77، وإشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:45.

<sup>(2)</sup> البنيوية في الفكر الفلسفي المعاصر، عمر مهيبل:92.

<sup>(3)</sup> ظ: الوجودية، جون ماكوري:57، والمذاهب الأدبية لدى الغرب، عبد البرزاق الأصفر:184، والنقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة:41.

الانتروبولوجي أن يدرس شيئا ما في الإنسان، ليس هو الإنسان الشامل، وهو في الوقت نفسه انعكاس موضوعي بحت له، وهذا ما يسميه بـ(الممارسة الهامدة)، ولـذلك قـال: إننا نلاحظ أن البني، إذا طرحت في ذاتها، كما يفعل بعض البنيويين، هي تركيبات زائفة، وفي الواقع، لا يستطيع أي شيء أن يعطيها الوحدة البنيوية إن لم تكن الممارسة الموحدة التي تثبت تلك البني وتصونها، ولا مجال للشك في أن البنية تترتب عليها مسالك، لكن المزعج في المذهب البنيوي الجذري [...] هو أنه يضرب صفحا عن الوجه المقابل الجدلي، ولا يقر بأن التاريخ ينتج بدوره البني، والواقع أن البنية تصنع الإنسان بقدر ما أن التاريخ ...] يصنع المتاريخ ".أ).

والواقع أن (شتراوس) لا يرى أن ثمة تاريخا واحدا بل تواريخ، والتاريخ يتحول إلى أسطورة، ويترتب على ذلك أن (سارتر) بات أسير الكوجيتو الخاص به، ويصنيعه هذا يكون قد يعل من الجماعة والعصر إطارا لا زمنيا للذات الفردية (2) وبذلك يكون قد فصل مجتمعه عن المجتمعات الأخر، وقد ضاع هذا الكوجيتو الذي انحبست فيه وجوديته، وانعزل في الفردية في غياهب علم النفس الاجتماعي (3) واتهم (سارتر) البنيوية بأنها خديعة من خدع البرجوازية، ومحاولة لاستبدال نظام داخلي مغلق بالرؤية الماركسية في التطور، حيث يسود القانون على حساب الغير (4) وبذلك يكون قد وضع القضية على المستوى السياسي؛ فالبرجوازية ذلك العدو التقليدي الأكبر لكل المفكرين الفرنسيين (5)، قادرة على إقامة إيديولوجيا جديدة يمكن أن يضعها البرجوازيون- بوصفها عقبة أخيرة-أمام ماركس (6).

<sup>(1)</sup> دفاع عن المثقفين:261.

<sup>(2)</sup> ظ: معرفة الآخر:65.

<sup>(3)</sup> ظ: الفكر البري: 298، والبنيوية، أوزياس وآخرون: 21.

<sup>(4)</sup> ظ: دفاع عن المثقفين:261.

<sup>(5)</sup> ظ؛ البنيوية وما بعدها:18.

<sup>(6)</sup> ظ: استقبال الآخر:68.

الساب الأول: البنيوية

فالنسق الذي يؤسس البنيوية باعتقاد (سارتر) يبقى ثابتا ثبات النسق الاجتماعي عالىسىق الدي يؤسس المبيرة المراسمالية ، خلافا للتاريخية الماركسية التي تقوم على الجدلية الذي تدعو إليه البرجوازية الراسمالية ، خلافا للتاريخية المراسمالية ، خلافا للتاريخية ، خلافا للتاريخية ، خلافا للتارخية ، خلافا للتاريخية ، خلافا للتارخية ، خلافا للتارخية ، خلافا للتارغية ، خلافا للتاريخية ، خلافا للتارغية ، خل سدي مدعو الله البرجوارية سراحة على البنيوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية المناوية وهذا ما جعل المارتر) ينفي إمكانية "أن تكون "البنيوية والمسراع بين القوى الاقتصادية. وهذا ما جعل المارتر) وسسرح بين الموى المساحية وإذا قدر لها أن تكون مذهبا ، فهي ذات نزعة علمية تؤمن فلسفة أو مذهبا أو عقيدة ، وإذا قدر لها أن تكون منها أو عقيدة ، وإذا قدر لها أن تكون مسمه او مدهبه او عسيده، والمدار وتسعى إلى فرضه فرضا على الذهن البشري، فتأتي بالنموذج اللغوي أو الرياضي الواحد، وتسعى إلى فرضه فرضا على الذهن البشري، فتأتي بسوي، و سريسي و سريسي و تفسيراته وتعليلاته أحادية الجانب، متعصبة إلى أبعد حد ((١) فالبنيوية تشدد على اللعظة الموضوعية، والصرامة العلمية؛ لذلك فهي رد فعل على الوجودية التي اشتطت في النزعة الفردية.

ومن هنا يمكن إدراك الأبعاد الفلسفية التي تقف وراء الاختلاف بين(شتراوس) و(سارتر)، وبخاصة مفهوم التاريخ، ومنزلة العقلين الجدلي والتحليلي، كما تجلت في مؤلفيهما (نقد العقل الجدلي) لـ(سارتر)، و(الفكر البري) لـ(شتراوس). فالعقل الجدلي كما يريد له (سارتر) أن يكون قانونا للكلية، الذي نستكشف وراءه وجود مجتمعات ذات تاريخ، وحقائق يكون الجدل المحرك الحقيقي لمنظومتها المادية التي تترك مكانا فسيحا للممارسة، لم ير فيه (شتراوس) سوى مناقض للعقل التحليلي الذي يتصف بالإبداع الخلاق، بخلاف (سارتر) الذي يراه عقلا خاملا (2).

والواقع أن إقصاء العقل التحليلي وتمجيد العقل الجدلي ينم عن تغليب السياق على النسق؛ ولهذا فإن إيمان البنيوية بوجود مبادئ عقلية ثابتة تسبق التجرية الإنسانية، وهي محددة في مقولة النسق والبنية، جعل (سارتر) يرفض مفهوم الأبنية العقلية (اللاواعية) رفضا يتصل برفضه وجود (اللاوعي أصلا)، ورأى في منهج (شتراوس) المعقد من التداعي الحر نوعا من تحصيل الحاصل يقيم الدليل على حقيقة فكرة من الأفكار بمجرد إظهار علاقتها بغيرها<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> البنيوية في الفكر الفلسفي المعاصر:34-35.

<sup>(2)</sup> ظ: القراءة النسقية:147.

<sup>(3)</sup> ظ: دفاع عن المثقفين: 261-262.

ونرى أن سر هجوم (سارتر) على بنيوية (شتراوس) هو أن هذا الأخير رفض الفلسفة الوجودية في بداية عمله، ورفض الظاهريات، ورأى في كاتيهما نقيضا للفكر الحق، لما فيهما من أوهام ذاتية، وكان ذلك أول درس الثروبولوجي يجرز على الشك في سمو المكانة الفكرية للفلسفة الغربية، وكان وراء فعل (شتراوس) ذلك اطلاع واسع على الفلسفة والقانون، دفعه إلى التحدي الواثق لدعاوى الوجودية. وأخذ (سارتر) يشكك في منهجية البنيوية عامة، "وعندما سئل عما إذا كان يرفض البنيوية كلها، أجاب بأنه يتفهم وضع البنيوية ويتقبله متى بقيت في حدود المنهج، أما إذا تخطت ذلك، فإنها تخطت حدود شرعيتها، فالبنيات لا توجد من عدم، وإنما هناك من أوجدها ألا وهو الإنسان، إذ كيف يمكن القول بثبات البنى ما دام الإنسان يخلقها باستمرار" (أ. فالبنيوية تتباعد عن الوجود والحقيقة فيما يرى؛ لأنها تتنكر لشرعية وجود الإنسان، وأساس وجوده؛ وهو الحرية.

2= غارودي: يتمثل النقد التاريخي المعارض للبنيوية بنقد (روجيه غارودي) في مؤلفه (البنيوية فلسفة موت الإنسان) الذي يعد من أخطر ما وجه للبنيوية من نقد، علاوة على ما لصاحبه من مكانة فكرية ونقدية في العالم الغربي، وبخاصة في فرنسا؛ معقل النقد البنيوي. فقد عارضها من منطلق فلسفي، مؤكدا أن المقولة الأساس في الطرح البنيوي ليست مقولة الكينونة، بل مقولة العلاقة، والأطروحة المركزية لها تؤكد أسبقية العلاقة على الكينونة، وأولوية الكل على الأجزاء، فالعنصر لا معنى له ولا قوام إلا بانصهاره واندماجه بمجموعة العلاقات المكونة له، ولا سبيل إلى تحديد الوحدات الصغرى إلا بعلاقاتها، فهي من هنا أشكال لا جواهر (2).

وانتقد انثروبولوجية (شتراوس) البنيوية، ورأى أنه وقع بتعميمات ومبالغات غير عقلانية، لاعتماده المطلق على النموذج الألسني، وجعل النتائج التي توصل إليها قواعد معلمنة، متجاوزا الواقع في تنوعه، والمجتمع المدروس ومحدوديته، حيث "قصر أبحاثه

<sup>(1)</sup> البنيوية في الفكر الفلسفي المعاصر:92.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية فلسفة موت الإنسان:33، ومعرفة الآخر:22، والنقد الأدبي الحديث قضاياه ومناهجه:116.

معورة حاصة على قبائل هندية بدائية للغاية في أمريكا اللاتينية، أي على مجتمعات تعيير سبوره حدصه على سبس من المعاني بدون تغيير يذكر ، مجتمعات هي بمعنى من المعاني بلا بنيتها إنتاج ذاتها إلى ما لا نهاية بدون تغيير يذكر ، سيه اسج دامه اي سود من منطلق من منطلق ماركسي، وكأنه يطبق مقولة (ماركس) تاريخ الله و غارودي) منا- ينطلق من منطلق ماركسي، و عدد ما المعروفة (لا علم إلا التاريخ)، فكان من الصعب عليه هضم مقولة (شتراوس) من أن الناس يصنعون تاريخهم وهم يجهلون أنهم يصنعونه.

وينتقد منهج (شتراوس) الانثروبولوجي المطبق على القبائل الهندية، وعلى مجتمعات أخر ذات إعادة إنتاج موسع، نظير المجتمعات التي هي قيد التحول المستمر في بنيتها بفعل تطور الرأسمالية، ويرى أن تطبيق مثل هذا المنهج سيبرز إلى السطح المشكلات المتولدة عن التعارض الفعلي بين البنية والتاريخ (2).

وأما نقده لـ (لويس أنتوسير)، في محاولته تجديد المنهجية الماركسية في ضوء الكشوفات البنيوية، فإنها، في اعتقاده محاولة لا يكتب لها النجاح؛ لأنها تنص على أننا لا نستطيع منح العلوم الإنسانية قوام العلم الحقيقي إلا إذا استبعدنا الإنسان أولا من تاريخه، بحيث لا نعود نرى في هذا الإنسان وفي تاريخه سوى محصلة لصراع البنى وحده(3). واضح أنه ينطلق من تقديس النزعة التاريخية التي يعارضها (ألتوسير)، والبنائيون الفرنسيون، انطلاها من رفضهم لمبدأ التفسير التاريخي الذي يفترض تحكم السابق في اللاحق، وتحديده له، وهذا ما يفسر لنا نقده لقانون الوحدات الثلاث الذي اجترحه (فوكو) لوصف بنية النعاقب المرفي في أوروبا، وتشديده على بطلان هذا القانون، وتشكيكه بفاعلية وصف (فوكو) لتطور بنية المعرفة الأوروبية؛ فهو يرى أنها تجرد الإنسان، قبل القرن الثامن عشر، من أية فاعلية في التاريخ، وهذا يعني أن الإنسان إلى مطلع ذلك التاريخ، كان من ناحية ضمنية يستفني عن كل ذات للمعرفة والتاريخ.

<sup>(1)</sup> البنيوية فلسفة موت الإنسان:34.

<sup>(2)</sup> ظا: من:34، ومعرفة الآخر:23، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:50. (3) ظ: البنيوية فلسفة موت الإنسان:79، وعصر البنيوية:57.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية فلسفة موت الإنسان:43.

- 2= غولدمان: صب غضبه على البنيوية بصورتها النسقية، وراى انها تلغي فاعلية الذات فتلغي التاريخ، وتتجاهل الوظيفة فتدمر الدلالة. ولذلك يصف (شتراوس) بأنه "يمثل نسقا شكليا يهدف إلى الاستبعاد التام لأي اهتمام بالتاريخ أو بمشكلة المعنى"(1).
- 4= جيمسون: ناهض الناقد الماركسي الأمريكي (فريدريك جيمسون) البنيوية، معتمدا على إيمانه المطلق بمقولة إن تاريخ الفكر هو تاريخ نماذج(2)، ورأى أن اللسانيات هي النموذج المثال الذي تبنته البنيوية، مما يستدعي وضع ذلك النموذج في إطاره التاريخي تمهيدا لتحليله ضمن الظروف الاجتماعية والاقتصادية التي أدت إلى ظهوره وتحوله من ثم إلى نموذج مهيمن؛ لذا فإن فهم ذلك النموذج وإدراكه، لا يعتمد على فهمنا للطبيعة، وإنما للأنظمة الاجتماعية المعاصرة للغرب، أو"لما يسمى بالبلاد المتقدمة اليوم، والتي تشكل منظرا لعالم ألغيت فيه الطبيعة، عالم مشبع بالرسائل والمعلومات، عالم يمكن أن نرى في نظام حاجياته المعقد نموذجا أساسيا لنظام من العلامات. وهذا يشير إلى أن ثمة ارتباطا عميقا بين اللغويات كمنهج، وذلك الكابوس الشبحي المنظم الذي هو ثقافتنا المعاصرة"(3)، ولذلك يقترح نموذجا منهجيا، لكنه ليس جزءا من تاريخ النظرية الماركسية في النقد فحسب، وإنما هو أيضا جزء من تاريخ النقد التقويضي: ذلك النقد الذي يمثل أقوى الانقلابات الفكرية التي حفرت قبر البنيوية (4). وبهذا التقويض يكون (جيمسون) ناقدا ماركسيا غير تقليدي، يأخذ على عاتقه زحزحة الثقة بالأطروحات المستقرة في الغرب، ولذلك كان نقده للبنيوية تمهيدا أوليا حتى يضع قدميه على باب المنهج التقويضي.

<sup>(1)</sup> نظريات معاصرة:142.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة: 249، والمذاهب النقدية الحديثة: 211 و215.

<sup>(3)</sup> استقبال الآخر:70، وينظر مصدره هناك.

<sup>(4)</sup> ظ: استقبال الآخر:71.

- 5= لوفيفر: كان(هنري لوفيفر) واحدا من أوائل معارضي البنيوية وأشدهم هجوما موهمر، صن حرب عن البحث عن البحث عن عليها، إذ رفض نظرية (شعراوس) لما تتضمنه من خلط بين البحث عن عليها، إذ رفض نظرية (شعراوس) عيها، إلى رسال المنافرة، والبحث عن القوانين الطبيعية الثابتة التي تحكم الأبنية (اللاواعية) للأسطورة، والبحث عن القوانين الطبيعية الثابتة التي تحكم الإنسانية، لذلك فهي تختزل كل فكر؛ لأنها تتوسط بين عناصر لغوية لا تتصل اتصالا مباشرا بالواقع الاجتماعي، وعارض طرح (ألتوسير) العلمي، وأكد إنسانية (ماركس)(1)، بحيث انقسم التيار الماركسي على تيار علمي يمثله (التوسير) وأتباعه، وآخر إنساني يمثله (لوفيفر) وآخرون من مفكري الماركسية.
- 6= كالر: يرى(جوناثان كالر) أن البنيوية وقعت في مأزق الوضعية والمعيارية الجامدة؛ لأنها ظلت أسيرة النموذج اللغوي، مما أفقد الدراسات خصوصيتها وتوجهها<sup>(2)</sup>.
- 7= مونان: اعترض (جورج مونان) أيضا، على النقاد البنيويين، والسيما (بارت)، انطلاقا من الركيزة المعرفية التي شيدت عليها اللسانيات صرحها كما هي لدى (سوسير)، والتي تتمثل في إقصاء الدلالة ودراسة المعنى من حقلها(3).
- 8= ريفاتير: جهد (ميشال ريفاتير) في كشف عدم كفاية الاستراتيجية البنيوية، من خلال نقض بعض المفاهيم التي تبنتها البنيوية بالقول: "إن طريقة المؤلفين تقوم على افتراض أن أي نظام بنيوي يمكن أن يطبقوه على القصيدة هو بالضرورة بنية شعرية. ألا يمكن أن نفترض العكس، أي أن كل قصيدة يمكن أن تشتمل على بني... لا تلعب دورا في وظيفتها وتؤثر فيها كعمل أدبي"(4).

<sup>(1)</sup> ظ: عصر البنيوية:82.

<sup>(2)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:49، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: القراءة النسقية:70.

<sup>(4)</sup> البنيوية في الأدب:45.

9= بيكار: استفزت قراءة (رولان بارت) لـ (راسس) المؤسسة التقليدية للنقد الأدبي، فقام (ريمون بيكار) ممثل النقد الجديد، برفض البنيوية، وعدها منهجا ردينًا، يسوغ لأصحابه "أن يستبدلوا بحياة العقل تأكيدا أليا لإيديولوجيا بنيوية

10= ريكور: بدت البنيوية لـ(بول ريكور) نوعا من(اللاادرية) المتطرفة التي تجد أنه على الرغم من أن "الناس لا يقولون شيئا ذا بال، فإنهم على الأقل يقولون ما لديهم بمستوى من الجودة يجعل قولهم في متناول البنيوية "(2)، ومن ثم توجه إلى النموذج الدي يقيس عليه البنيويون؛ وهو النموذج اللغوي كما صاغه (سوسير) ليضعه تحت طائلة النقد الفلسفي، فرفض "النسق اللغوي الذي لا يعول على وعي المتحدث، بل على مستوى أدنى... كما رفض النتائج التي تترتب على هذا النموذج المعرفة والتي تؤثر تأثيرا مباشرا على الفرضيات القبلية للوجودية "(3). ولعل ذلك يعود إلى النسق المغلق الذي وصفت به البنيوية. وحاول(ريكور) التوفيق بين البنيوية، والوجودية التي سبقتها، من خلال زاويتي العلم والفلسفة، فقال عن البنيوية: هي "كانتية بدون ذات متعالية[...]، فيكون قوام هذه الفلسفة أنها تجعل من النموذج اللغوي نموذجا مطلقا، بعد أن عممته شيئا فشيئا"<sup>(4)</sup>. والحقيقة أن البنيوية على الرغم مما لديها من مرجعيات فلسفية، فإنها منهج وليست فلسفة، ومع ذلك فإن (شتراوس) رحب بتصريح (ريكور) هذا، وقال:"إني شاكر للسيد ريكور بصورة خاصة أنه أشار إلى القرابة المكنة بين مشروعي ومشروع الكانتية. فقوام الأمر يتلخص بنقل البحث الكانتي إلى المجال الاثنولوجي، مع هذا الفارق في أننا، بدلا من التوسيل بالاستبطان والتفكير في حالة العلم في المجتمع الخاص

<sup>(1)</sup> عصر البنيوية:188.

<sup>(2)</sup> استقبال الآخر:68، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> عصر البنيوية:37.

<sup>(4)</sup> البنيوية، أوزياس وآخرون:253.

سبوية بالفيلسوف، ننتقل هذا إلى أقصى الحدود، أي أننا نسلك سبيل البحث عما بالفيلسوف، ننتقل هذا إلى أقصى الحدود لنا بعيدة جدا، والطريقة التي يمكن أن يكون مشتركا بين إنسانية تبدو لنا بعيدة جدا، والطريقة التي يمكن أن يكون مشتركا بين إنسانية والقسرية والقسرية يعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية يعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية يعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية يعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية بعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية بعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية بعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول استخلاص الخواص الأساسية والقسرية بعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول المتخلاص الخواص الأساسية والقسرية بعمل بها فكرنا، أي أننا نحاول الستخلاص الخواص الأساسية والقسرية المتحدد المتحد

لكل فكر آيا كان وصفت البنيوية بأنها فلسفة مادية، وكانتية بدون ذات ومهما يكن من أمر، فإذا وصفت البنيوية بأنها فلسفة مادية، وكانتية بدون ذات متعالية، فذلك يعود إلى غايتها التي ترمي إلى السيطرة على المقولات (اللامتاهية) للإنسان، ودمج الجزئيات ضمن بنية محددة، حتى لا تجنح نحو الخارج؛ لأن هناك واقعا وراء الواقع العياني المعيش ينبغي البحث عن أطره العقلية الثابتة، وهذه عملية غاية يو الصعوبة؛

11= دريدا: أما النقد التفكيكي للبنيوية، فمثله (جاك دريدا)، الذي تصدى لبقايا الإرث المتافيزيقي في لسانيات (سوسير)، ورأى أن البنيوية تعيش حالة انقسام بين ما تعد به وبين ما أنجزته أو حققته، وأنها "تعتاش على الاختلاف بين أمنيتها ومتحققها، وسواء أتعلق الأمر بالبيولوجيا أم بعلم اللغة أم الأدب، كيف يمكن تصور كلية منتظمة دون الانطلاق من غايتها؟ أو من افتراض غايتها على الأقل؟ وإذا لم يكن المعنى ذا معنى إلا داخل كلية، فكيف تراه ينبثق إذا لم تتجه الكلية إلى غاية تتنهي عندها "(2)؛ ويذلك يكون (دريدا) قد تجاوز طور النقد إلى طور النقض، فهو يحاول استبدال مفهوم الاختلاف التفكيكي الذي جاء به بمفهوم الكلية البنيوي. ولعل نقضه هذا جاء من صفة الثبات التي تنطوي عليها البنية، لذلك وصمها بالاختزائية والتجريد، واتسامها بالثبات الشكلاني، ووقوعها تحت هيمنة ميتافيزيقا التزامن الأني التي حكمت كل بنيوية وكل إشارة بنيوية (3). ومن ثم فإن البنيوية لا تنجو، في اعتقاده، من ميتافيزيقا الحضور التي ثبنتها الحضارة الغربية من قبل، ولا

<sup>(1)</sup> مِن:272.

<sup>(2)</sup> معرفة الآخر:68، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:74-75، والقراءة النسقية:89.

بد من نقدها، وتمزيق البنية؛ لأن البنيوية حين تبدا من البنية تفترض سلفا نوعا من التزامن اللاهوتي الذي يستنجد بسرمدية الكتاب كما يراه(الله)، ولهذا يعنى (دريدا) بتفكيك الكلية، فليست ثمة بنية أو مركز ثابت البغية فسلح المجال لهيمنة مقولة الاختلاف والتعدد اللتي قام عليها المنهج التفكيكي. وعلى هذا الأساس نقد (دريدا) عمل اشتراوس)، إذ عمل على تفكيك أساس دراساته الانثروبولوجية، فهو يرى أنه "عالق في مشكلة فلسفية في جوهرها، إلا أنه بمعنى ما، ليس فيلسوفا بما يكفي لأن يحلها، فالاثنولوجيا والانثروبولوجيا علم أوروبي يستخدم مفاهيم أوربية تقليدية، ولأن هذا العلم يدرس مجتمعات غير أوروبية فكان عليه أن يقدم نقدا لكل مقولات المركزية الإثنية، بما في ذلك مفاهيم العلمية التي قام عليها هذا العلم ذاته، وإلا فإن هذا العلم سوف يقوض عمليته الخاصة حتى لو كان من يدرس ممارسا بارعا ورفيعا مثل ليفي شتراوس، وهكذا فإن الاثنولوجيا، بوصفها نقدا للتفكير الغربي، لا تستطيع أن تقوم بوظيفتها إلا عبر مفهوم أساسي من مفاهيم الميتافيزيقيا الغربية "(2).

نفهم مما تقدم، أن معارضي البنيوية، انطلقوا من منطلق التعصب ضد المنهج العلمي، وليس معنى ذلك على الإطلاق أن النقاد لا يملكون حق الرفض، والاعتراض لما يجدونه من متصورات نقدية مخطوءة، أو تعوزها الحجة القوية، والرأي الصائب، كما أنه ليس هناك منهج صاف خال من الشوائب. وليس هذا دفاعا عن البنيوية، وإنما مناهضو البنيوية جميعهم حاولوا أن يفلسفوا المنهج، منطلقين من رؤاهم الخاصة بهم، وأن يطبقوها على الاستراتيجية البنيوية، ومن ثم نتج لدينا وجهات نظر متعددة، وكلها تخالف طبيعة المنهج العلمية.

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:188.

<sup>(2)</sup> بؤس البنيوية:143.

#### المبحث الثاني

## الموقف النقدي العربي من البنيوية الشكلية

الموقف النقدي من القضايا الشانصة التي كانت، وما تزال، تعظم عد قسية المتزايدة، التي ام عدى القيمة المحقيقية المتزايدة، التي ام عد قسية المنام يعبر عن مدى القيمة المدارية المدارية المام يعبر عن مدى القيمة المدارية المدار عد قصية المنخ النفائية من العمل التيمة المحتيقية المتزايدة، التي اصبحت باهتمام حباد النفاد، وهو اهتمام يعبر عن مدى القيمة بمختلف جوانبه ومستوياته، ولعل م التي أصبحت النقاد، وهو اهتمام يعبر من العلمي بمعتلف جوانبه ومستوياته، ولعل هذا ما باهتمام حباد النقاد، وهو المبحث العلمي بمعتلف جوانبه ومستوياته، ولعل هذا ما تعس ما هذه النفية عبد المباهدة المناهج، من أجل إبراز هوية جديد من تعس ما هذه النفية بهذه المناهج، من أجل إبراز هوية جديد من تعس ما هذه النفية بهذه المناهج، باهده المناسبة عن مجال البحث المناهج، من اجل إبراز هوية جديدة للنتر تعس من هذه الفنسية عن الأخذ بهذه المناهج، من اجل إبراز هوية جديدة للنتر يعسر انتجاب نقادنا العرب على الأخذ بعناورة بذلك ما طرحته المناهج السماة . تعسى به سيان العرب على الاحد به منجاوزة بذلك ما طرحته المناهج السياقية التي يعسر انصباب نقادنا العرب على موضوعي، منجاوزة بذلك ما طرحته المناهج السياقية التي يعسر انطاق على العامل علمي موضوعي، منجاوزة بذلك ما طرحته المناهج السياقية التي العرب، فانعة على العامل علمي موضوعي،

جماليات النص الداخلية العربية، نجد أن المناهج المستعملة - جميعها - غريبة وبمنابعة المعادسات النقدية العربية الشحتالية التأصيل المنهجي، ولسنا ... وأدبت جماليات الثمن الداخلية. وبمنابعة المعادسات النقدية معام إشحكالية التأصيل المنهجي، ولهذا ظهرانها الأصل، معا بضع مستعمليها عن النقاد أمام والآخر رافض لها. وأود أن اله الأصل، مما بضع مستعملها من المنبوية وحمولاتها، والأخر رافض لها. وأود أن اشير إلى أن تياران الأول منبهر ومستقبل للبنبوية وخطرفت في اثناء موضوعاتها إلى مهة : هناك دراسات أكاديمية اهنمت بسبور مناهجها الأكاديمية وموضوعاتها المتخصصة حالت دون العبرب من البنيوية، ولحن مناهجها إلى تقصيله: ومن تلك الدراسات - الاطروحة إلى تقصيله: ومن تلك الدراسات - ا العبرب من البنيوية، ولحض سعت هذه الأطروحة إلى تقصييله: ومن تلك الدراسيات على سبيل الدحول التقصيلي في ما سعت هذه الأطروحة إلى تقصيلي لنقد ما بعد المناه الدحول التقصيلي في ما سعد المناه الأسس القلسفية لنقد ما بعد المناه لم تحتشف عن قيمه البدويه بر الم 2000) المتي لم تشر إلى الموقف النقدي العربي من البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000) المنيوي للرواية العربية من حيث الملب والإيجاب.

### المحور الأول: قبول البنيوية الشكلية ومعطياتها

لم تنسَّفل البنيوية التي تمثل الحد الأقصى للمنهجية العلمية الرياضية التي يستحيل سيه و مساور المنامع الله البحث عن العلاقات الداخلية للنص، ولذلك تحمس لها القيمة، وإنما انصرف اهنمامها إلى البحث عن العلاقات الداخلية للنص،

<sup>(1)</sup> المعنى والعدم- بحث في فاسعة المثى، محمد الزايد:42.

النقاد العرب الحداثيون الذين يمثلون جيل القراءة النسقية، وقد تبنى أصحاب هذا الموقف النقدي أحد سبيلين:

(أ) المحافظة على المنهج كما هو في أصله الغربي، ومن ثم تبني المضامين الفكرية والثقافية التي يختزنها المنهج، والتي أصلته وأسهمت في تكوينه. (ب) تجريد المنهج الغربي من المضامين الفكرية التي يختزنها، ظنا منهم بأن المنهج مجرد وعاء ملئ فكرا وفلسفة، ومن المكن إفراغ هذا الوعاء من محتواه، ومن ثم إعادة تعبئته بمادة فكرية وفلسفية مختلفة (1).

ومن بين أبرز من تقبل البنيوية من النقاد والمفكرين العرب:

1)) زكريا إبراهيم الذي كانت الاستجابة النقدية العربية الأولى للبنيوية، هي" كما نرى- موقفه الذي يرى فيه أنها سيدة تحمل الجلالة والسيادة في العلم والفلسفة (2)، وأنها مسحت خلفها طائفة من المقولات الفلسفية التي هيمنت على الخطاب الفلسفي الغريب. غير أن مقولة البنية يتلبسها الغموض، بسبب ملكيتها المشاعة، وذلك كله أفضى إلى جعل البنية كلمة واسعة، "حتى لقد قيل عنها إنها لفظ متعدد الدلالات (3)، وهذا التعدد جلب إليها كثيرا من الخلط والالتباس، وصارت موطنا للاختلاف، مما صعب تحديدها، لذلك فهي الخلط والالتباس، وسارت موطنا للاختلاف، مما صعب تحديدها، لذلك فهي أيست مجرد تعبير عن ذلك الكل الذي لا يمكن رده إلى مجموع أجزائه، بل هي— أيضا— تعبير عن ضرورة النظر إلى (الموضوع) على أنه نظام أو نسق حتى يكون في الإمكان إدراكه أو التوصل إلى معرفته (4)؛ وبتصوره هذا يكون مع أصحاب التصور الذين يقرون بأن البنيوية فلسفة؛ لأن ممارسة النقد الأدبي هي ممارسة فلسفية، وإذا كانت الفلسفة

<sup>(1)</sup> ظ: خطاب المنهج، عباس الجراري:20، وإشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:136.

<sup>(2)</sup> ظ: مشكلة البنية:70.

<sup>(3)</sup> من:8.

<sup>(4)</sup> من:8.

بمعناها العام هي محاولة للتفكر والتأمل في القوانين الكلية المنظمة لطبيعة بسعد سرب به المنافي (الكينونة)، فإن النقد الأدبي هو محاولة للكشف عن الوجود الإنساني (الكينونة)، فإن النقد (١) موجود المساسي، عند الأدبي بشكل خاص (١)، وإلى مثل ذلك التصور القوانين الكلية في التعبير الأدبي بشكل خاص روب مريان وعزا البنيوية إجمالا إلى فلسفة (كانت)؛ لأنها تبحث عن ذهب (فؤاد زكريا)، وعزا البنيوية إجمالا إلى فلسفة (كانت)؛ لأنها تبحث عن الأساس الشامل لتحقيق وحدة النظام، وقد أسند اكتشافات البنيوية إلى أصول ومبادئ فلسفية انطلاقا من الكتابات الأولى لهم، وحتى تخليهم عنها ين منتصف القرن العشرين تقريبا (2). وهو لا يعترض على مفهوم اختفاء الإنسان إذا كان المقصود به ذلك الإنسان الذي صوره فلاسفة القرن السابع عشر، بل يذهب إلى حد القول:"إن الإنسان قد مات! ولكن المشكلة هي أن الإنسان يرفض التوقيع على شهادة وفاته، وهذه هي حقيقة الأمر فيما نحن بصدده من دراما معاصرة"<sup>(3)</sup>.

- 2)) سعد البازعي الذي أكد أن الأسس المنهجية للمعرفة تتشكل من خلال رؤسة فلسفية كلية، مما يعنى أن اختلاف الرؤى الفلسفية مقترن بضرورة اختلاف الأسس المنهجية؛ ولذلك ينبغي مراعاة هذه العلاقة؛ لأن القول بانفصال المنهج عن إطاره الفلسفي، هو ادعاء بانفصال الشكل عن المضمون، لذلك فهو ينتقد (كمال أبو ديب) لدعوته إلى إبعاد الفلسفة عن منهجية البنيوية (4).
- 3)) صلاح فضل الذي يتبنى البنيوية من حيث إنها أحلت الوظيفة محل المعنى، بحكم أن الأثر الأدبي يكتسب قيمته الحقيقية من كيفية صياغته للمواد العينية المتوافرة لديه. ولا يقع هذا بمحض المصادفة، إنما ينتزعها من مرجعياتها، وعندما يعيد الدارس صياغة المادة التي صنع فيها الأثر في صورة شكلية جديدة، مبرزا بعمله هذا بنيته العميقة، فهو يعيد الضغوط الشكلية

<sup>(1)</sup> ظ: الجذور المعرفية والفلسفية للنقد الأدبي العربي الحديث والمعاصر، محمود أمين العالم:72. (2) ظ: الجذور الفلسفية للبنائية، زكريا إبراهيم:56.

<sup>(3)</sup> مشكلة البنية:162.

<sup>(4)</sup> ظ: ما وراء المنهج:277-281.

التي قادت المبدع إلى خلق مادته. وبناء على هذا فهو "يفصح عن مرتبة جديدة للشيء، ليست هي المرتبة الواقعية ولا العقلية، ولكنها المرتبة الوظيفية التي تربطه بالمجموعة العلمية المتصلة ببحوث علم الإعلام، ثم لأنه ينير العملية الإنسانية التي نضفي فيها على الأشياء معناها ودلالتها"(1).

والبحث عن الدلالة- فيما يرى- كان همًا عند الإنسان متصلا، وغاية منشودة، لم يكف عن طموحه لتحقيقها (2) ، ومع البنيوية أصبح الهمّ ينصب على البحث عن الشكل الخالق للمعنى بحسبان "أن محتوى المعاني لا يمكن أن يستنفد أهداف الإنسان الدلالية التي تتجه إلى عملية الإنتاج المعنوي بتنويعاتها التاريخية"(3). وانتحليل النقدي لديه "يقتصر فحسب على القوانين الداخلية التي تحكم قيام اللغة بوظائفها الدلالية، وما يتضح في نظمها من مقابلات وتداعيات وتجانس أو تنافر"(4).

4)) كمال أبو ديب الذي يبدو أن النظرة التي تفضي إلى الفصل بين المنهج ومضمونه الفلسفي، تظهر في آرائه، بدعوى أن البنيوية ليست فلسفة، وإنما منهج ورؤية لمعاينة الوجود (5). وهو يرى أن تطبيق البنيوية بوصفها منهجا نقديا يصل بالفكر النقدي العربي إلى مستوى إغناء الفكر العالمي، ويتسنى للأمة من خلاله أن تصل إلى درجة الرقى من منطلق أن الإغناء لا يتم بالنقل والتمثل، بل في المشاركة الجدية، والممارسة العملية؛ لذلك فالبنيوية تعمل على تغيير الفكر الجزئي، والسطحي، والشخصي الذي تقرأ به النصوص العربية، إلى فكر يطمح إلى تحديد المكونات الأساس للظواهر، واقتناص شبكة العلاقات التي تشع منها، والدلالات التي تتبع تلك العلاقات، وهذا كله يأتي

<sup>(1)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبي:207.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية:365، وينظر للتفصيل: المعجم الفلسفي: 682/1، والقراءة النسقية:444-444.

<sup>(3)</sup> نظرية البنائية في النقد الأدبي:207.

<sup>(4)</sup> من:198

<sup>(5)</sup> ظ: جدلية الخفاء والتجلي:7.

لغرض البحث عن التحولات الجوهرية للبنية التي تنشأ عبرها تجسيدات جديدة للظواهر المختلفة (أ). وبما أن البنيوية ثورة، وليس من السهل استيعابها من لدن القارئ العربي، إن هي قدمت له تقديما نظريا خالصا، فقد انبرت مقاربته إلى الاهتمام بالجانب التطبيقي، كما تفصح عن ذلك فصول كتابه (جدلية الخفاء والتجلي)، ليتم منه بعد ذلك استخلاص المرجعية النظرية للمنهج البنيوي؛ ذلك لأن هذه المرجعية ذات حمولة معرفية غنية تستند إلى "تراث فكري وفلسفي ونغوي يعود إلى أوائل القرن الحاضرا=العشرينا، وكونها استمرارا لتطورات فكرية وفلسفية تضرب جذورها في أغوار التراث الأوربي ممتدة من هيغل على فكرية وفلسفية الجدلية، وإلى فرويد والتحليل النفسي"(2).

ومن المهم هنا أيضا هو أنه قام بتطعيم المقاربة البنيوية بالتحليل النفسي، ويظهر ذلك جليا في دراسته للصورة الشعرية من زاويتين، المعنوية والنفسية. ومن هنا يرى (صلاح فضل) أن كتاب (جدلية الخفاء والتجلي) يعد أخطر محاولة بنيوية تطبيقية متكاملة تضرب في جذور الشعر العربي حتى الآن"(3). وقد جاء ليسد النقص الملحوظ في النقد التطبيقي؛ لأن هناك ولوعا بالتنظير على حساب التطبيق، ونظرا لأن البنيوية تحظى بالامتياز، فينبغي أن تتجلى في الممارسة النقدية، وعلى نصوص أدبية يألفها المتلقي العربي بالامتياز، فينبغي أن تتجلى في الممارسة النقدية، وعلى نصوص أدبية يألفها المتلقي العربي أضاءة جديدة تمنح الفكر النقدي صلابة أشد، ورهافة أحد، وقدرة أكبر على معاينة إضاءة جديدة تمنح الفكر النقدي صلابة أشد، ورهافة أحد، وقدرة أكبر على معاينة وعلاماتها الأساسية "(4). ولم ينحصر طموح مقاربته في مجال دراسة بنية نص شعري محدود، بل كان يسعى إلى إظهار قدرة البنيوية "على اكتناه بنى أكثر شمولية وخفاء من معدود، بل كان يسعى إلى إظهار قدرة البنيوية "على اكتناه بنى أكثر شمولية وخفاء من بنية نص شعري محدود، عبروعي طبيعة المكونات الفعلية لهذه البنى في الإنسانية

<sup>(1)</sup> ظ: جدلية الخفاء والتجلي :7-13.

<sup>(2)</sup> من:10-11.

<sup>(3)</sup> نظرية البناثية في النقد الأدبى:9.

<sup>(4)</sup> جدلية الخفاء والتجلي:11، وظ:7.

والعلاقات الجدلية التي تتكون بينها من حيث هي اطراف لثنائيات ضدية عميقة التجذر في الثقافة والفكر الإنساني" (1)، وجاءت محاولته للانفتاح على إنجازات الغرب، والتعرف على ما جد في عالم النقد، وكان همه هو تأسيس بنيوية عربية تعود بجذورها إلى (عبد القاهر الجرجاني)(2)، وهي بنيوية تخالف الاتجاهات البنيوية التي ظهرت في الغرب؛ لأنها تحاول أن تكون نابعة من شروط الكتابات الإبداعية العربية، ومن حاجة الشعر العربي والأدب العربي إلى فكر نقدي يتعامل معها في ضوء مستجدات المجتمع العربي الحديث، ومما تقدم يمكن أن نقول بكل اطمئنان إن أكثر الدارسين العرب حماسة في الدفاع عن البنيوية، وقبولها منهجا نقديا وفكريا، هو (كمال ابو ديب)، فبها يمكن إحداث حداثة عربية لها خصوصيتها، لذلك فهي ليست صورة مستنسخة من الحداثة الغربية التي هي الأخرى لها خصوصيتها. وهو يرى أن عملية تحليل النص من منظور بنيوي تطمح إلى "اكتشاف قواعد التركيب وآلية (العنبي)- تشكل المعنى- في النص بوصفه الخطوة الحاسمة من أجل الدخول إلى عالم النص واجتلاء رؤياه. ويتضمن هذا المنظور اعتبار النص، من جهة، وجودا فرديا مستقلا ذا رؤية مكتملة تتجسد في بنية مكتملة، ومن جهة ثانية، بنية تنتج ضمن الثقافة استنادا إلى نظام كلي ذي مكونات دالة سيميائيا، ونفي الطبيعة التقليدية الميكانيكية(الآلية) للنص التي تلصقها به الدراسات السائدة"<sup>(3)</sup>.

وقد كان واعيا بمنطلقاته النظرية، التي عمل جاهدا على تطبيقها على الشعر الجاهلي في دراسته (الرؤى المقنعة- نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي) الصادرة عام 1986؛ إذ تبنى فيها مجموعة من المناهج كانت المورد الذي يشكل منظوره النقدي في الدراسة (4) جامعا فيها- فيما جمع- بين اشتغال شتراوس واشتغال غولدمان المتضادين، ورأى أن الحكايات التي قام(بروب) بدراستها، تتميز عن الحكايات التي درسها باحثون

<sup>(1)</sup> جدلية الخفاء والتجلي :12.

<sup>(2)</sup> ظ: ثلاثيات نقدية، د.عبد العزيز المقالح:144-145، واستقبال الآخر:199.

<sup>(3)</sup> البنى المولدة في الشعر الجاهلي، دكمال أبو ديب:5-6.

<sup>(4)</sup> ظ: الرؤى المقنعة- نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي، كمال أبو ديب، 6، وينظر الموقف المعارض له، في: استقبال الآخر:192، وبنيوية كمال أبو ديب، يوسف حامد جابر: 291-292.

آخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرى، وإنما في "كون آخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرى، وإنما في أخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرى، وإنما في أخرى، وإنما في أخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرى، وإنما في أخرى، وإنما في أخرى، وإنما في أخرى، وإنما في أخرون، والسر لا يكمن في اختلاف الحكايات، أو تأثير ثقافة في أخرى، وإنما في أخرى، وأخرى، وإنما في أخرى، وإنما في آخرون، والسر لا يكمن ع احسر المعالية، وكون هذا العقل يعبر عن نفسه في بنية سردية والعقل الإنساني نفسه يمتلك بنية كلية، وكون هذا العقل الإنساني نفسه يمتلك بنية

الحكاية تمرئي بنيته الخاصة (١) ومن هنا اعتمد (ابو ديب) على الوحدات البنائية المكونة للحكايات، مستخدما ومن مد المسارية والمروب في تحليلاتهما ، وطبقها بنيويا على القصيدة الجاهلية ، مضردات (شتراوس) ، و(بروب) في تحليلاتهما ، وطبقها بنيويا على القصيدة الجاهلية ، سرد سروس، والمرى القرير حمودة) ينتقد ما صنعه (أبو ديب) في معلقة (امرئ القيس)؛ إذ راها بشكل جعل (عبد العزيز حمودة) ينتقد ما صنعه (أبو ديب) بسب بسرب سرد النص النص (2). و (حمودة) محق هنا؛ لأن النص الشعري تحولت إلى (طلسم) اختفت وراءه جمالية النص (2). تحول إلى مسألة رياضية، ذات أشكال هندسية، مما يجعل القارئ ينشغل بهذه الرسوم والدوائر، أكثر من انشفاله ببنية النص التي هي مشروع الدرس البنيوي.

- 5)) خالدة سعيد التي ذهبت- لأهمية المستوى التطبيقي للقارئ العربي- لتسجل قصور القراءات العامة، والقراءة الأكاديمية- آنذاك- على وجه الخصوص في مقاربة النص الشعري الحداثي؛ لافتقارها إلى مرتكز نظري، وأفق معرية، لـذلك هـى "قـراءة لغويـة تاريخيـة تهـتم باللغـة اهتمامـا نحويـا معجميـا لا اهتماما (بنيويا دلاليا)، كما تهتم بالمناسبة والموضوع والبراعة في عرضه وتتميقه، وتغيب عن هذا القارئ أوليات في التعامل مع الشعر، والأثر الفني عامة"(3).
- 6)) موريس أبو ناضر الذي يعد كتابه (الألسنية والنقد الأدبي) من طلائع الكتب المشتغلة بنيويا، في الحقل السردي، جمع فيه بين اتجاهات البنيوية، وأن يجمع بين النظرية والتطبيق. فنراه يرفض أطروحات المناهج السياقية التي تعنى بما هو خارج النص، وهذا ما فعله في تطبيقاته على روايات تناولها على وفق الإجراء

<sup>(1)</sup> الرؤى المقنعة:25.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة:45-46.

<sup>(3)</sup> حركية الإبداع:87.

البنيوي(1) ورأت إحدى الباحثات أن قارئ (أبو ناضر) يفاجا في تناوله ما هو خارج النص، بما يتنافى مع ما دعا إليه(2).

7)) محمد الهادي الطرابلسي الذي دعا إلى وجوب الملاءمة بين البنيوية والأسلوبية، وإفادة إحداهما من الأخرى، لتكتمل العدة ويستقيم المنهج أداة صالحة للاختبار الأدبي (3)، فهو يسلم بجدواها ونجاعتها في تناول الظاهرة الأدبية متى زاوج الدارس بين المعرفة اللغوية الرصينة التي تمكنه من تشريح النص وكشف دقائقه، "وتقليب الظاهرة اللغوية في وجوهها المختلفة والتمييز بينها إذا كانت ذات طاقة إخبارية مجردة وبينها إذا كانت ذات طاقة أسلوبية خلاقة، وثقافة أدبية ذوقية تمنع عملية النقد من الاستحالة إلى مجرد تسجيل للظواهر اللغوية، وتجلو من النص طاقته الإيحائية الخلاقة، وباجتماع الوظيفتين نخرج من مجال الانطباع الذاتي الحاصل من القراءة الأولى للنص ونفضي إلى ضرب من التقنين يمكننا من تجاوز الأحكام الاعتباطية إلى (التقديرات العلمية) غير المشكوك في سلامة مقدماتها "(4).

8) يمنى العيد التي عبرت عن ترحيبها بما تحظى به البنيوية في الكتابات النقدية العربية من اهتمام وانتشار، بقولها: دخلت مجالنا الثقافي. نسمع كلاما على البنيوية يدور على لسان مثقفينا. يحتدم النقاش حول أهمية البنيوية في أكثر من لقاء. نقرأ مقالات وكتبا تترجم للبنيوية أو تقدم لها "(5)، وقالت إن "المنهج البنيوي أثبت قدرته على كشف ما لم يكن معروفا من خصائص الشكل والظاهر، واستطاع أن يصل إلى العام والمشترك، وإلى ما هو علمي وإلى ما هو منطق. كما أثبت هذا المنهج خصوبته فاعتمده الباحثون في دراسة الأساطير منطق. كما أثبت هذا المنهج خصوبته فاعتمده الباحثون في دراسة الأساطير

<sup>(1)</sup> ظ: الألسنية والنقد الأدبي، موريس أبو ناضر:7-11.

<sup>(2)</sup> ظ: التحليل البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000: 33.

<sup>(3)</sup> ظ: النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية:369.

<sup>(4)</sup> في منهجية الدراسة الأسلوبية، محمد الهادي الطرابلسي: 217-218.

<sup>(5)</sup> في معرفة النص دراسات في النقد الأدبي، يمنى العيد:27.

وفي دراسة العقليات البدائية كما في ميادين عدة، منها ميدان النقد الأدبي (١) رب ررب وي المارسة النقدية التطبيقية؛ لأنها ترى أننا "بحاجة إلى ولهذا كان صوتها مع المارسة النقدية التطبيقية؛ لأنها ترى أننا "بحاجة إلى ممارسات نقدية، لا إلى نظريات في النقد وعظية، لنكتب نقدا، ولنترك الآن مهمة تحديد أصول النقد ومنهجه وواجبات الناقد، ما عليه أن يقول، وما عليه أن يدع... يوم يصبح عندنا إنتاج نقدي، يصبح بإمكاننا أن نستنتج كل هزم المقولات النظرية وبشكل أصدق ((2).

وجددت دعوتها في دراسة أخرى، إلى توظيف المنهج البنيوي لما يجنيه الناقد من فائدة، مؤكدة أن ذلك يتيح معرفة أسرار الكتابة، والوقوف على المقدمات الإنشائية المميزة للنص المدروس (3) وجعلت من (النسق) مرتكزا تستند إليه البنيوية، فبوساطته تتحدر النظرة إلى البنية الكلية، وليس إلى العناصر الجزئية، التي تتكون منها وبها البنية؛ ذلك أن "البنية ليست مجموع هذه العناصر، بل هي هذه العناصر بما ينهض بينها من علاقات تتظم في حركة العنصر خارج البنية غيره داخلها. وهو يكتسب قيمته داخل البنية وفي علاقته ببقية العناصر أو بموقعه في شبكة العلاقات التي تنتظم العناصر والتي بها تنهض البنية فتتتج نسقها "(4). وهذا المفهوم يفصح عن مهمة المنهج البنيوي، التي تتجلى في عملية الكشف عن المنظومة العلائقية القائمة بين العناصر، ودراستها في تزامنيتها من أجل اكتشاف النسق العام.

9)) فؤاد أبو منصور الذي أكد أن البنيوية ليست فلسفة، وإنما هي طريقة صارمة في التحليل، والإدراك المتعدد الأبعاد، ثم الغوص في المكونات العقلية للنص، من أجل بيان العلاقة التي تنشأ بين عناصرها، لذلك هي سؤال شمولي عميق،

<sup>(1)</sup> مِن:37.

<sup>(2)</sup> ممارسات في النقد الأبي، يمنى العيد:5.

<sup>(3)</sup> ظ: تقنيات السرد الروائي في ضوء المنهج البنيوي، يمنى العيد:11-12، والنقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية:369، والقراءة النسقية:484-483.

<sup>(4)</sup> في معرفة النص:32.

يطرح مفاهيم التزامن، والثنائيات الضدية، والعلاقات بين العلامات المختلفة (1) بوصفها مرتكزات علمة

(10) عبد الملك مرتاض الذي شدد على فائدة البنيوية، فالبنيوية "لم تنشأ إلا على أنقاض واقع نقدي متهرئ، قاصر الرؤية، رتيب المنهج، مزعج الأحكام، غير بريء الموقف، غير حيادي السلوك، غير منصف في الاستئتاج، قائم على تقفي سقطات المؤلف والكيل له... ولعل أقصى ما بلغه النقد التقليدي من رقي هي النظرية الثلاثية التأثير، الاستعمارية الهوى، غير العلمية النزعة ... التي كان روج لها تين، والمتمثلة في تأثير العرق، وتأثير الوسط، وتأثير الرنمن في الإبداع "(2)، ووضع في حسبانه أن النقد البنيوي "جاء إلى كثير من الأسس أو القيم التي كانت سائدة، فاجتهد في أن يقوضها، فلما لم يستطع ذلك عمد إلى التعلق بقيم جديدة تنهض عليها أصوله، منها: تطليق التاريخية، ورفض سيادتها الفكرية، ورفض تاريخ الأفكار وتاريخ الإبداع والمصادر والجذور وكل المؤثرات الأخرى "(3).

ودعا إلى الاهتمام بالنص، وحرص على استقلاليته فقال: فقد ندرس النص، ونكتب عنه نقدا نضيء به قراءته، ونبرز فيه كوامنه، ونكشف عن نظام بنيته السطحية والداخلية التي تنتظمه. وفي هذا السلوك عناية خالصة بالإبداع وحده، ولا أحد له الحق في أن يدين عملنا هذا، ويطالبنا بالطوائل وبالرجوع إلى التاريخ وعلم النفس وعلم الاجتماع وعلم الوراثة والانثروبولوجيا من أجل تأويل هذا الإبداع الأدبي، أو تحليله وتشريحه على الرغم من اعترافنا بتداخل العلوم، وبضرورة استعانة النقد ببعض العلوم الأخرى من أجل التوصل إلى حقيقة الكشف عن النص الأدبي "(4). وهنا تكمن النظرة

<sup>(1)</sup> ظ: النقد البنيوي الحديث بين لبنان وأوريا:510.

<sup>(2)</sup> حوار أجرته مجلة آمال الجزائرية مع عبد الملك مرتاض:114.

<sup>(3)</sup> القراءة بين قيود النظرية وحرية التلقي، عبد الملك مرتاض:35.

<sup>(4)</sup> كتابة كأنها الحركة، عبد الملك مرتاض:83.

المعتدلة، إذ لا يذهب مذهب القائلين بموت المؤلف، فالمبدع "سيد إبداعه وصاحبه لا يتنازعه فيه مجتمع ولا زمان ولا بشر، على الرغم من إيماننا بفكرة التناص"(1).

سبد المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرسة المدرس الأدبي تدوقا مبنيا منهج نقدي قائم على أسس علمية تساعد على تدوق النص الأدبي تدوقا مبنيا على تصور نقدي يدعم أحكام القارئ (2)، لذلك فهي "من حيث كونها سى سسور \_\_\_ ، وميرة أداة الرؤية ، وميرة أداة الرؤية أنها شيء خاضع منهجا ، فهي بالتالي أداة للرؤية ، وميرة أداة الرؤية أنها شيء خاضع لمستخدمها. المستخدم هو الذي يجعلها مفيدة أو غير مفيدة "(3).

وأيد مقونة (موت المؤنف) الواردة في الطرح البنيوي رافضًا ما كانت عليه العملية الأدبية؛ إذ يقول: "مر على الأدب زمن طال أمده، كان القراء يستقبلون النصوص وكأنها رسائل من مرسل، ويركزون فيها على (المرسل) فيدرسون سيرته وسيرة عصره، ويحللون نفسيته ويبحثون عن عقده، حتى ليجعلون(النص) وثيقة تاريخية تدل على زمنها، أو نفسية تشرح مغاليق نفس مبدعها. ولذلك فإنهم يهتمون بالكاتب أكثر من اهتمامهم بالنص، ويجعلون(نية الكاتب) أساسا لتفسير النصوص"(4)؛ وهذا مما جعل المؤلف فوق نصم، وفوق تأويل القارئ، مما تسبب في طمس معالم الشاعرية (5). ومن أجل أن تحيا سلطة النص لا بد من إقصاء مؤلفه، فالنص هو من يرشدنا إليه، ويضرب مثلا فيقول: فنحن لا نعرف المتنبى إلا من خلال شعره. فشعره سابق عليه ولولا ذلك الشعر لما عرفنا رجلا اسمه أحمدين الحسين يكنى بأبى الطيب المتنبي (6)، والسياق الخارجي "لا يمكن أن يحدد علاقات النص الداخلية؛ لأن النص قد تجاوز هذا الخارجي، ومن ثم فقد تحرر منه، واستقل عنه

<sup>(1)</sup> من:83,

<sup>(2)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير:41.

<sup>(3)</sup> أسئلة النقد، جهاد فاضل:207.

<sup>(4)</sup> الخطيئة والتكفير:26.

<sup>(5)</sup> ظن من 27، ونقوش مأربية - دراسات في الإبداع والنقد الأدبي، دعبد العزيز المقالح :119.

بوجود جديد ينبني عليه عالم جديد"(1), ومن هنا تحل سلطة النص معل تلك السلطة الخارجية، ويقوم القارئ ع استقباله لينعشه بحياة جديدة؛ وبذلك ينهزم النقد التقليدي أمام تلك المقولة كما يعتقد (الغذامي) التي يعرضها بالتفصيل مرددا رأي (بارت) في مقاله عن (موت المؤلف) مع الامتداح النقدي لها ولصاحبها(2).

وسوغ (الغذامي) موقفه إلى درجة تسويغ مسألة المثاقفة مع النقد البنيوي الغربي، بأنها تمتلك مشروعيتها؛ لأن الإبداع عمل إنساني وتبقى مهمة الناقد منحصرة في تبييء المسطلحات الوافدة إلى ثقافتنا وتحويرها حتى تأخذ دلالات جديدة، وهذا ينطبق على الأفكار بعامة، ومصطلحاتها بخاصة، حيث يتغير سندها الدلالي ومركزها الفلسفي، وهذا الإشكال موجود في المنظومة الثقافية العربية القديمة، وفي وعي القارئ العربي، فقد كانت المؤلفات تربط دوما بموت مؤلفيها، مثل اجتهاد المحققين في طلب تاريخ وفاة الكاتب، فقد كانوا يحرصون في قائمة المصادر على تثبيت تاريخ وهاة الكاتب، وليس أدل على ذلك من أن هناك معاجم للتراجم تحمل هذا العنوان مثل(وفيات الأعيان) لابن خلكان، و (فوات الوفيات) لمحمد بن شاكر الكتبي، و (الوافي بالوفيات) لصلاح الدين الصفدي. فكان موت المؤلف أمرا طبيعيا ومألوفا وعاديا، ولا يدعو إلى الاستغراب(3).

لقد سلم (الغذامي) بموت المؤلف نهائيا، وأعطى الصدارة للقارئ بوصفه فارسا جديدا. ولكنه ليس القارئ الضمني، المهيمن على ذهنية المؤلف الفعلي، فقال:"نحن نستبعد هذا القارئ؛ لأن دواعي موت المؤلف تستدعي- أيضا- موت القارئ الضمني مذ كان شريكا للمؤلف ومحايثا له"(4)، وبما أن القارئ الضمني يعد من بقايا المؤلف فقد تم

<sup>(1)</sup> تشريح النص- مقاربات تشريحية لنصوص معاصرة، عبد الله الغذامي:79.

<sup>(2)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير:72.

<sup>(3)</sup> ظ: ثقافة الأسئلة، عبد الله الغذامي:200-201، وينظر للتفصيل في قضية موت المؤلف ومهمة القارئ: 202-203، والخطيئة والتكفير: 85 و89، ونقوش ماربية: 119، والقراءة النسقية: 191، وسلطان مملكة النص (فعل القارئ- المستقبل- ومفعول القراءة)، عبد الله

الغذامي:112 و117. (4) القارئ المختلف- تشريح المفهوم، عبد الله الغذامي:156.

استبدال القارئ المثالي به؛ ذاك الذي "يفرزه النص، وتتمخض عنه القراءة مما يجعله قادرا سبسان المقارى المساوي المولف والقراءة الأحادية، ويعطي النص حقه في التعدد على أن يحرر المقروء من قيود المؤلف والقراءة الأحادية، والتفتح<sup>"(1)</sup>،

12)) سعيد الغانمي الذي يرى أن البنيوية منهج، يقوم بتقعيد الظواهر، وتحليل مستوياتها، مما ينفي عنها صفة الفلسفة، ويجعل منها منهجا يستثمر في علوم حميرة، ويهتم باستخراج المستويات التحليلية للظواهر الإنسانية (2)؛ ولذلك جاءت استجابة منطقية لرغبات منهجية علمية صرفة، وليست ترتيبا على مذهب فلسفي، غيرانها تتشابه مع فلسفة (كانت) التي تهدف إلى جعل دراسة الإنسان موضوعا لعلم دقيق، إلا أنها لاحقة بالعلم، شأنها في ذلك شأن النسبية التي قد تفسر فلسفيا، لكن من العبث الفكري رد النسبية إلى مرجعيات فلسفية (3). لكنه سرعان ما وقع في تناقض مع ما طرحه، فرأى أنه من الواجب تحديد المعنى الفلسفي للبنيوية، ثم بدأ بحصر النقد الفلسفي الموجه للبنيوية (4). وقد يكون هذا مقبولا إذا كان يرى أن البنيوية منهج يمكن استغلالها في الفكر الفلسفي، فتصبح منهجية غاية في التعقل، ولاسيما أنه حاول إزالة اللبس عما يمكن تسميته (الجذور الفلسفية) و(المعنه, الفلسفي)، فالجذور تعني الأصول<sup>(5)</sup>، بمعنى أن أطروحات رواد البنيوية لا يستقيم لها وجود إلا في أصل فلسفي يقف وراء بروزها واكتمالها منهجا نقديا في القرن العشرين.

<sup>(1)</sup> انقارئ المختلف- تشريح المفهوم:156.

<sup>(2)</sup> ظن معرفة الأخر:39، واقنعة النص- قراءات نقدية في الأدب، سعيد الفانمي:12، والبنيوية-الأصول اللغوية والمعنى الفلسفي، سعيد الغانمي:63.

<sup>(3)</sup> ظا: معرفة الآخر:62، وأقنعة النص:31-32، والبنيوية- الأصول اللغوية والمعنى الفلسفي:71.

<sup>(4)</sup> ظ: معرفة الآخر:64، وأقنعة النص:32-34، والبنيوية - الأصول اللغوية والمعنى الفلسفي:72-73.

- (13)) نهاد صليحة الذي ذهب إلى أن البنيوية منهجية علمية لدراسة الظواهر الأدبية، وأكد أنها ليست بفلسفة؛ لأنها لم تنشأ على أيدي فلاسفة، وإنما رجالها علماء في علوم إنسانية (1).
- 14)) عبد الرزاق الدواي الذي نجده لا يُرجع ظهور البنيوية إلى خلفيات فلسفية، ويسرى أنها قد برزت في حقل الفكر المعاصر، بوصفها نزعة إنسانية ديمقراطية، تعمل على تجديد الأشكال السابقة للنزعة الإنسانية، وتمحو ما يشوبها من نقائص، لتجعلها "تكتسب أبمادا عميقة، وتتسع لتطال البشرية جمعاء"(2)؛ ولهذا فهي تمثل منهجية علمية تقف بوجه الفلسفة التي كانت "تكدنب على نفسها، وتحيا على وهم، عندما آمنت خلال قرون عديدة بالإنسان كوعي وإرادة، وكذات خالقة للمعنى ومبدعة للدلالات. إن إنسان الفلسفة على وشك الانقراض، إذ لم يبق له من ملاذ سوى بقايا متهاوية من الفكر الميتافيزيقي، أو بعض الإيديولوجيات التي قيل بصددها، بأنها قد دخلت مرحلة الاحتضار"(3)، ويظهر ذلك في عملية تحويل إشكالية المعنى والدلالية في مجال نوايا النات ومقاصدها، إلى مجال النسق اللغوي اللاشعوري (4). واتجه (الدواي) إلى مناقضة نفسه، حين أكد أن تأسيس الظواهر الإنسانية قد جاء نتيجة نظرية عامة عن البنيات، وأن البنيوية قد تحولت إلى مشروع فلسفى يعمل على إضفاء خصائص وجودية على البنيات، وهجأة تتحول تلك البنيات، من نماذج علمية لفهم واقع الوجود البشري، إلى كيانات وجودية تضفى عليها صفات القسير والدقة العلمية (5). فإذا كانت البنيوية-كما يرى(الدواي)- ليست بفلسفة- وهو الصحيح- فماذا يقصد من

<sup>(1)</sup> ظ: المسرح بين الفن والفكر:62-63.

<sup>(2)</sup> موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:117.

<sup>(3)</sup> من:7.

<sup>(4)</sup> ظ: من:11-12.

<sup>(5)</sup> ظ: موت الانسان في الخطاب الفلسفي المعاصر :17-19، وما بعد الحداثة:118.

الباب الأول: البنيوية

عنوان كتابه، وهو يتحدث عن البنيوية؟ لعل ذلك يعود إلى أن كل نزعة عسوان صعاب، وسوي الإنسان أنها تقوم على ذات الإنسان. تحاول إلغاء الذات، توصف بالفلسفة بحسبان أنها تقوم على ذات الإنسان. تحاول إلغاء الذات، توصف بالفلسفة بحسبان أنها تقوم على ذات الإنسان.

- سعون إسعة ترتبط العرفة تفسيرا فلسفيا؛ فالبنيوية ترتبط ارتباطا 1)) مطاع صفدي الذي فسر المعرفة تفسيرا مطاع صمدي سي سي سي الكائنية في مجمل التبدلات الفلسفية، عضويا بالفلسفة، وبالتطورات الكائنية في مجمل التبدلات الفلسفية، عصوي بسسب و الفكرية في الحضارة الفريية ، التي هيأت فضاء تداعياتها والسياسية ، والفكرية في الحضارة الفريية ، المناسية ، والفكرية في الحضارة الفريية ، المناسية ، والفكرية في الحضارة الفريية ، واسيسيد. والمعرفية البانية لمعطيات الأنساق المختلفة، ورآها نمذجة الصيغ النقدية، والمعرفية البانية لمعطيات الأنساق المختلفة، ورآها سب سب النرعات الفلسفية والمعرفية الحديثة التي طرحت منهج النمذجة ي
- 16)) حمادي صمود الذي انطلق من موقف قبول البنيوية، وشدد في الوقت نفسه على أن توظيف الظاهرة اللغوية في دراسة الأدب ليس جديدا ؛ وآية ذلك احتفال نقادنا القدامى في منظومتهم النقدية التي مثلتها البلاغة بالبعد اللغوي في الدراسة، ومع ذلك يظل الفرق جليا بين الطريقتين في استعمال اللغة متسعا "قد يبلغ حد القطيعة (2)، ورأى أن المنهجية الجديدة استطاعت "إبراز أهمية بنية النص ونظامه اللغوي والكيفيات التي تتماسك بواسطتها الوحدات داخل هذا النظام (<sup>(3)</sup>.
- 17)) عبد الكريم حسن الذي يؤكد أهمية إسهام النقد في تأسيس العقل المفكر، ويتحقق ذلك بتبني العلمية النقدية التي تحققها البنيوية واللسانيات الحديثة؛ لذلك عبّر من رغبته في الانتساب إلى هذا النوع من النقد مطالبا "بإنشاء نقد علمي، أعني اوالقول له انقدا قابلا للتحقيق من خارجه - على حد تعبير كلود ليفي شتراوس- كما هو الأمر في الانثروبولوجيا واللسانيات"<sup>(4)</sup>.

ظ؛ نقد العقل الغربي:47.

<sup>(2)</sup> في نظرية الأدب عند العرب، حمادي صمود:194.

<sup>(3)</sup> من:199.

<sup>(4)</sup> نقد نقدنا، عبد الكريم حسن:41.

- 18)) عبد الفتاح كيليطو الذي أفرد مؤلفا كاملا لمفهوم المؤلف في الثقافة النقدية العربية، بعنوان (الكتابة والتناسخ)، ونشره باللغة الفرنسية. ولا يخفى على قارئه تأثره الجلي بما كان يعتمل في الثقافة البنيوية في فرنسا أنذاك، ولاسيما كتابات رواد البنيوية من مثل(بارت) و(فوكو). ولكن بحثه كان وقفا على ملاحظات منهجية في دراسة الأدب العربي القديم وجمالياته، ومنها مسألة الرباط الوثيق بين مفهوم المؤلف ومفهوم النوع. فالنوع مقولة محددة وثابتة، أما المؤلف فهو اعتباطي ومتحول "وربما لم يكن المؤلف إلا وليد النوع"(). واستشهد بمجموعة أفكار معروفة في ثقافتنا النقدية القديمة الشهرة، أو خوفا من الرقابة، وكذلك تأكيد الثقافة النقدية قيمة النسيان والذاكرة في صنع المؤلف.
- (19) عبد السلام المسدي الذي صحح الاعتقاد الشائع بأن البنيوية أتت على الإنسان ضربا بالأعناق، معتقدا بأن البنيوية تسعى من وراء هذه المقولة إلى "إرساء عقلانية جديدة تبلغ مداها الأقصى في واقعية التحليل وموضوعية التقويم وعلمية الأحكام، وكل ذلك ضمن دائرة سلطة المفاهيم بعدل سلطة الوقائع"(3). فالإنسان-على وفق تصوره هذا- يشغل موقعا جديدا، فـ"الفلسفات المألوفة كانت دائما حسب تقديرنا تنطلق من شيء ما هو واقع خارج الإنسان التنتهي إلى شيء ما يتجاوز حدود الإنسان بعد أن تكون قد غاصت في عالم الوجود عبر الكائن البشري، فالإنسان من حيث هو بذاته قد كان دوما واسطة العقد في القلق الفلسفي ولكنه لم يكن في حد نفسه علة وجوده ولا

<sup>(1)</sup> الكتابة والتناسخ- مفهوم المؤلف في الثقافة العربية، عبد الفتاح كيليطو،9.

<sup>(2)</sup> ظ: من:20.

<sup>(3)</sup> قضية البنيوية:36.

غاية مطافه"(1)؛ ومن هنا فإن البنيوية "أزاحت ما كان يحيط بالأدب من هالة قدسية كثيرا ما كانت تقوم عائقا حيال الرؤية الموضوعية المتأنية"(2).

(20) يوسف نور عوض الذي يرى أن المؤلف ميت "في كل من البنيوية وما بعد البنيوية، وعلى الرغم من أن موت المؤلف هو قمة الاتجاه اللاإنساني في الحركة البنيوية، فإن المؤلف ينظر إليه كعامل مساعد في توحيد عناصر النظام حتى يتم له عنصر التوازن، ويعني ذلك أن المؤلف هو أداة للعناصر، وليس مبدعا لها من حيث هو الذي ينشئ النظام. ومؤدى هذا القول: إن المؤلف نفسه عنصر من عناصر اللعبة التي تم تحديدها مسبقا بواسطة النظام. ويبدو موت المؤلف مشروعا في البنيوية انطلاقا من الاعتقاد بأن النظام قائم بذاته، ولا يحتاج إلى عناصر خارجية تفسره "(3)، وأن فكرة موت المؤلف ما هي إلا مدخل لظهور تيار النصانية بدل السياقية (4).

#### المحور الثاني: رفض البنيوية الشكلية وانتقادها

قبل الولوج في بيان الموقف المناهض للبنيوية، علينا بيان قضية مهمة؛ ذلك أن النقد العربي الحديث- قبل انتشار البنيوية- متأثر بالطرح الاجتماعي نتيجة للظروف التاريخية والسياسية، التي كانت تهيمن على البلاد العربية؛ لذا وقف من المثاقفة البنيوية التي مال إليها الوعي النقدي الحديث، الموقف نفسه الذي وقفه (سارتر) و(غارودي) لأطروحات البنيوية. "ونظرة تاريخية على البيبلوغرافيا البنيوية في المكتبة العربية تكشف أن ترجمة السارتر أو انتقادات بول ريكور أسبق من ترجمة نسق الخطاب لفوكواسا هذا السبق لم يكن تعريفا بالبنيوية بل حكما عليها وانتقادا لها، ولهذا فقد قرأنا البنيوية في ضوء أحكام سارتر أو غارودي!...ا حسب القرابة الفكرية التي تربط كل

<sup>(1)</sup> قضية البنيوية :35.

<sup>(2)</sup> من:73.

<sup>(3)</sup> نظرية النقد الأدبي الحديث، يوسف نور عوض:44-45.

<sup>(4)</sup> ظامن:47.

باحث بأي من هؤلاء "(1). وهذه حقيقة تاريخية تدل على سلطة الرقابة المعرفية، والتوجيه السبق للاستهلاك الثقافي العربي، كما أنها تكشف لنا عن غياب حرية الإرادة الفكرية، والحجر على الإبداع العقلي، وعلينا الإقرار بان هذه الحقيقة كامنة في العصور كلها، وليس منتخبة لعصر دون سواه؛ الأمر الذي يمكننا من القول إن قضية النقد هي قضية الفكر والحرية. ومن الواجب المهني، الاعتراف بأن اعتراضات طائفة من نقادنا العرب تنطوي على وجهات نظر مقبولة، بما يدل على الحالة الصحية داخل منظومة الفكر النقدي العربي، فهي تكشف عن صلابة مناعته في مقاومة كل واقد جديد إلى ثقافته، قبل فحصه وإخضاعه إلى التعليلات الدقيقة من أجل بيان سلامته. ولكن في المقابل توجد طائفة من تصريحات النقاد المتسرعة؛ الأمر الذي يجعلنا نعي موقفهم من البنيوية، والعمل على معرفة خلفيتهم النقدية وموقفهم الإيديولوجي؛ لأن الرؤية الرافضة للبنيوية تتضح معرفة ذلك.

ومن أهم من وقف موقفا مناهضا للبنيوية من النقاد والمفكرين العرب:

1// شكري محمد عياد الذي يعد موقفه في مقاله (موقف من البنيوية) من المواقف النقدية الأول المناهضة للبنيوية. فهي ليست ثقافة راسخة ومكينة، وهي تنظوي على تناقضات في منهجيتها كما هي في القول بوجود بنية "أدبية عامة تحكم الظاهرة الأدبية (كما في تحليل ياكبسون السونيتة بودلير (القطط)، والقول بأن (كل عمل أدبي له قانونه)، كما نجد لدى البنيويين المحدثين أنفسهم "(2). وطالما هناك تناقض في منهجيتها، فهذا التناقض موجود في الحضارة نفسها التي أنتجت البنيوية؛ لذلك فـ "التناقض الأساسي في البنيوية مده الحضارة نفسها، حيث نجد سعيا مستمرا لتحويل كل عمل من أعمال الإنسان إلى نظام آلي يقوم به الكومبيوتر، وفي مقابل ذلك انهيار لكل الضوابط التي كانت إلى عهد قريب تضبط سلوك

<sup>(1)</sup> معرفة الآخر:72، والغريب أن سعيد الغانمي وضع اسم جان بياجيه في الصف المناهض الذي يمثله سارتر وغارودي.

<sup>(2)</sup> موقف من البنيوية 199،

الإنسان نفسه إ... ا ويتمثل ذلك في البنيوية التي حاولت أن تقنن الأدب كنظام عقلى مجرد، ولكنها اصطدمت بالأدب كإنتاج يعبر عن حالة نفسية لإنسان العصر"(1)؛ تلك الحالة التي قال عنها (تودوروف): "حان الوقت لبلوغ (للرجوع إلى) البديهيات التي من المفترض عدم نسيانها: للأدب علاقة بالوجود الإنساني، إنه، تبا لأولئك الذين يخشون الكلمات الكبيرة، خطاب نحو الحقيقة والأخلاق. ولن يكون الأدب شيئا إذا لم يتح لنا أن نفهم الحياة بصورة أفضل"(2). ومن هنا راح(عياد) يشكك بقدرة البنيوية على الإجابة عن الأسئلة جميعها التي يطرحها النص؛ لأنها تهمل القيمة الأدبية، ومساواتها بين الأعمال جميعها(3)، بدعوى إمكان الاهتداء إلى قانون عام نقرأ في ضوئه الظاهرة الأدبية بإطلاق، والحال أنها تقع- في تقديره- في تناقض مع نفسها بإعلانها أن لكل عمل أدبي قانونه الخاص مؤكدة بذلك دون وعي "أن للإنسان وضعه المتفرد في الكون"(4)، ويقضي ذلك على ما تركته من جهد لبناء نظرية عامة للأدب بالفشل والضياع، ويحتم عليها العودة إلى الفرادة في التعبير (5).

كماناهض فكرة (موت المؤلف) أو (أغلوطة قصد المؤلف)، ورأى أن خطورة هذا المسلك: "لا تتحصير في إسقاط قصد المؤلف نفسه، من الحسباب، بل في إسقاط المعنى الكلي كقيمة، وهذا ما يعادل انتزاع الروح من العمل الأدبي، ومن النقد تبعا لذلك"(6).

1/2 أدونيس الدي لا يؤمن بمقولة (موت المؤلف) في ثقافتنا العربية الفكرية والنقدية، ويراها تقليدا وخرافة ودخيلة من موجة ثقافية غربية كانت سائدة ية فرنسا، ولا مسوغ لوجودها في فكرنا. فالإنسان في تصوره لا يمكن أن

<sup>(1)</sup> موقف من البنيوية:198.

<sup>(2)</sup> نقد النقد، تزفيتان تودوروف: 149-150.

<sup>(3)</sup> ظ: بين الفلسفة والنقد، شكري محمد عياد: 91.

<sup>(4)</sup> من:98.

<sup>(5)</sup> ظ: من:102.

<sup>(6)</sup> دائرة الإبداع- مقدمة في أصول النقد، شكري محمد عياد:64.

نمارس عليه عملية القتل والإقصاء، فالإنسان "ليس ما كان وحسب، وهو أكثر مما هو عليه، الإنسان جوهربا أعظم من ماضيه وحاضره؛ لأنه خالق لمسيره يصنع نفسه- باستمرار- ويصنع العالم كذلك باستمرار (١٠). إن رؤيته هذه تقوم على نفاذ البصيرة الروحية والعقلية؛ ذلك لأنه شاعر قبل أن يكون ناقدا، فهو يرى أن الإنسان خارق للمادة، وصائع لنظامها؛ ومن هذا وجب الدفاع عنه، وكأنه قد دافع عن ذاته حتى يخلد نصه المرتبط باسمه. وهو يرى أن تلك المقولة ليست حديثة العهد؛ فقد واجهته في أثناء دراسته لمؤلفات (محمد بن عبد الوهاب)، وبعد اطلاعه عليها قال: "لم أقرأ جملة واحدة من عنده أبدا، فاتضح لي أن هذا هو موت المؤلف وفقا للموجة التي كانت سائدة بفرنسا آنداك والقائلة بموت المؤلف وانعدامه، لكون الإنسان قد مات، وبقيت البنية هي التي تتكلم، وتبدع، وقد رأيت لحظتها أن محمد بن عبد الوهاب يعتبر نموذجا عربيا وحديثا جدا لموت المؤلف؛ لأنه لم يكتب كلمة واحدة بنفسه لاتكائه على النصوص الأخرى على اختلافها، وأعتقد أنه لا يصلح اعتباره رمزا من رموز قتل الإنسان فحسب، بل هو أيضا رمز لقتل الكتابة ذاتها. وإن كنت أكرر مرة أخرى كوني ضد فكرة موت المؤلف إطلاقا"(2). إن ما يقوله (أدونيس) يؤكد أنه لا يعلن رفضه للتراث الذي اتكأ عليه (محمد بن عبد الوهاب)؛ لأن الإنسان ليس له اختيار في ذلك، وإنما يجب عليه أن يفهمه وينطلق من حسناته، من أجل تأسيس كتابة جديدة؛ ومن هنا تظهر رغبة (أدونيس) بخلق نص كتابي جديد متجاوز ما كان سائدا من أجل تحقيق الفردية والخلافية.

النياس خوري الذي لا تخرج مقولة (موت المؤلف) عن كونها نتيجة منطقية لما أسماه (فقدان الذاكرة)؛ إذ إن الأزمة التي يعاني منها الفكر العربي عامة، والنقد بصورة خاصة، قد انعكست على الكتاب المبدعين، إذ فقد المبدع والنقد بصورة خاصة، قد انعكست على الكتاب المبدعين، إذ فقد المبدع

<sup>(1)</sup> سياسة الشعر، أدونيس:134.

<sup>(2)</sup> ذاكرة الشعر، علال الحجام:236.

مهمته داخل مجتمعه، حيث الأفكار معروفة، لكن لا يوجد الشكل الذي تنضم إليه ويجعلها قابلة للبوح عن حقيقة الإنسان العربي، ولعل ذلك يعود إلى أن المثقف العربي أصبح (خواجة) يستند إلى ثقاضة الآخر، فهو يتكلم بلغتها، التي يرهب بها الآخرين، وأصبح هو المتلقى والمعمم لأهكار كونية، لا تجد لها إلا أرضية هشة في واقع تنخره الهيمنة الاستعمارية، وتنخره الطبقات والفئات الطفيلية التي تسلقت واعتلت السلطة مع هذه الهيمنة وبها(1)، بل إن المتقف/الناقد أصبح يشكل بمفرده سلطة، لا يعبر عن الحقيقة في الواقع، مع أن هذا النوع من المثقفين تبنى قضايا الجماهير داعيا إلى الالتزام، غير أنهم-في حقيقة الأمر- وقعوا في متاهات التغريب والاغتراب، فبدلا من التعبير عن الواقع حجبوه وقدموه بصورة مشوهة (2)، تلائم السلطة التي تتبناهم، وتضمن لهم نشر كتاباتهم. وأمام هذه الأزمة المحيطة بذلك الصنف من المثقفين العرب، الذي فقد وظيفته الأساس، في بناء مجتمعه، لم يصبح أمام (خوري) من خيار سوى الإعلان عن موت المؤلف/المثقف من ذلك الصنف: ولذلك عرفه بقوله:"شيء يموت وينقرض، علاقة غامضة بين الذي كان واحتمالاته، وهو لذلك لا يتكلم عن نفسه إلا في اللحظة التي يلغي فيها ذاته، ولا يكتب إلا حين ينكتب في النص المفتوح الملقى في الشارع"(3).

ولكي يؤكد صحة فكرته، انطلق من قصص (ألف ليلة وليلة)، لإيجاد المسوغ لموقفه الذي ربطه بأزمة الثقافة العربية، فقال: في (ألف ليلة وليلة)، كما في الأعمال الكبرى التي تأتي كشكل للتجربة يغيب المؤلف في النص ويمحى، ويتحول النص إلى إمكانيات تأويل لا حدود لها. ولم يعد من إمكانية للتعامل مع النص إلا بوصفه نصا بلا حدود، شكلا لا يحدد الأشياء ولكن يتشكل فيها، يترك للفوضى وللغموض وللحدس أن يقول، وتختفي سلطة الكتابة في لا سلطة هذا الشكل الفامض والجديد من

<sup>(1)</sup> ظ: الذاكرة المفقودة- دراسات نقدية، إنياس خوري:48.

<sup>(2)</sup> ظ: من:53.

<sup>(3)</sup> من:73.

الكتابة (1) وتبعا لذلك فإن إعلانه عن موت المؤلف، إعلان لا يشمل المبدعين جميعهم، وإنما يشمل المثقف/المؤلف صاحب الحضور الميت "لسلطة من الكلمات المتخشبة على دفاتر صفراء "(2)، وإقصاء ذلك الصنف من المؤلفين يراه ضرورة؛ لأنه من اسباب فقدان الذاكرة، وأزمة النقد والإبداع، من حيث إنه مجرد "إشكالية اجتماعية محددة في زمانها وفي راهنية المشكلات التي تطرحها، المؤلف بهذا المعنى هو الغائب الأول والضحية الأولى، لا يوجد إلا ليختفي داخل عالم لا يستطيع القبض عليه، فيذوب فيه"(3).

وهكذا، يمكن أن نقول إن (خوري) ينطلق من (موت المؤلف) من مشروع سياسي، يحاول بناء منظومة ثقافية شاملة تعمل على تشخيص أسباب الأزمة، ومن ثم إيجاد الحلول لبناء صرح الثقافة، وإن تحقق ذلك تسترجع الذاكرة المفقودة وعيها، وتستعيد الثقافة العربية- بمختلف أصعدتها- نشاطها، بدءا بعمل المؤلف/المبدع المتحرر من السلطة.

4// نصر حامد أبو زيد الذي رأى في مقولة (موت المؤلف) "آزمة الكاتب التي يشترك فيها مع كثير من المثقفين الذين وعى أزمتهم وأخرج نفسه من بينهم. ما الذي يعنيه مفهوم(موت المؤلف) وإعطاء مركز الصدارة للنص بوصفه شكلا وتشكيلا؟ ألا يعني ذلك عودة صريحة ومباشرة لمفهوم النص الأدبي في مفاهيم الشكليين والنصيين الغربيين بوصفه البدء والمعاد؟! ألا يقودنا هذا إلى مفهوم النص بوصفه نظاما مغلقا من الدلالة، لا علاقة له بما خارج عنه في الثقافة والواقع. وإذا كان هذا المفهوم الغربي لموت المؤلف، واستبقاء الشكل، مرتبطا بأيديولوجية تبريرية للنظام الرأسمالي الاستعماري، ألا يعد استيراده حلا لأزمة الإبداع العربي وقوعا في أسر التبعية وتجاهلا متعمدا لمعطيات الواقع وظروفه"(4).

<sup>(1)</sup> من:73–74.

<sup>(2)</sup> من:76.

<sup>(3)</sup> الذاكرة المفقودة- دراسات نقدية: 75.

<sup>(4)</sup> إشكاليات القراءة وآليات التأويل، نصر حامد أبو زيد:263.

5// محمد أركون الذي أسس لمقولة (موت المؤلف) في الثقافة العربية المقديمة؛ وذلك في أثناء مقارنته بين الإنسية العربية والإنسية الغربية ، ورأى أن (أبا حيان التوحيدي) كان ثائرا على الطابع المجرد للنزعة الإنسانية قبل فلاسفة الغرب، ورواد البنيوية، ولاسيما في عبارته: الإنسان أشكل عليه الإنسان أما عن مظاهر موت الإنسان فهي موجودة، كإنسان القرون الوسطى، وبحسب نظره فإنه لا يمكن أن نقول إن الإنسان يموت في المطلق (2) فالإنسان المؤلف الذي يعلن عنه بالوفاة هو الإنسان/المؤلف غير المنتج وغير المعرفي كمؤلف القرون الوسطى، ومن هنا فهو باتقي مع (كريستيفا) ومفهومها حول التوليد الهدام (6).

6// فاضل ثامر الذي أكد أهمية انتماء النص إلى مبدعه، ورأى أن مقولة (موت المؤلف) ما هي إلا مغالطة من مغالطات البنيوية، فهي مقولة غير متماسكة أبدا، فالنص الأدبي ظاهرة معقدة مرهونة بعوامل كثيرة؛ منها سوسيولوجية وتاريخية وسيكولوجية وتقافية وسياقية، لا يمكن اختزالها إلى عامل واحد (4)، ومن ثم فهي مقولة "أحادية وعاجزة عن فهم الظاهرة الإبداعية بكل شمولها" (5)، لكنه في المقابل بثمن بعض ردود الفعل عليها؛ فهي قد لفتت نظره إلى القيم الجمائية والتعبيرية في النص الأدبي، ولاسيما أن طائفة من أشكال التعبير الشعري الحداثي خففت من حدة النبرة الغنائية، ولكن دون أن تغيبه

<sup>(1)</sup> ظ: الفكر الإسلامي- نقد واجتهاد، محمد أركون:262.

<sup>(2)</sup> مِن:262

<sup>(3)</sup> ظ: القراءة النسقية: 171.

<sup>(4)</sup> ظ: اللغة الثانية:133.

<sup>(5)</sup> من:131.

- من مملكة الإبداع. وما يخشاه من انتشار هذه الفكرة (١)، هو عودة التصور الأفلاطوني المثالي للجمال والفن، وتسيده على النقد الأدبي الحديث (2).
- 1/7 حميد لحمداني الذي رفض مقولة (موت المؤلف)، ورأى انه "من الخطل أن ننظر إلى النص على أنه بنية مغلقة على نفسها، وغير مفتوحة على الإنسان المبدع صاحب النص "(3).
- 8// ديزيره سقال الذي صرح برفض مقولة (موت المؤلف)، في أثناء مقاربته البنيوية للنص الشعري الحداثي، فيقول: إننا لا نؤمن بفصل النص عن الذات، أو التاريخ على النحو الذي قال به البنيويون (4).
- 9// شكري عزيز الماضي الذي انتقد الاتجاء البنيوي في دراسة الأدب، ونظرته إلى الأثر بوصفه عملا منغلقا مقطوعا عن الباث وعن السياق الاجتماعي الذي نشأ فيه؛ ومن هنا رآه عاجزا عن فهم الأدب ما دام تحقيق هذه الغاية مرتهنا بتعليل الظاهرة الأدبية، الذي تعده البنيوية شركا<sup>(5)</sup>، ونتج عن ذلك إقصاء المعنى والقيمة، وأكد أن البنيوية "إذ تلغي التطور وتهتم بالنظام فإنها تنظر نظرة سكونية للتاريخ، إذ ترى أن التاريخ مسير بمجموعة من الأنظمة التي تعجز الإرادة الإنسانية عن إحداث أي خدش في تشكيلها أو مسارها "(6).
- 10// محمود أمين العالم الذي انصب انتقاده للبنيوية على تساؤل مداره ما إذا جاز باسم العلمية والبحث الموضوعي المجرد إلغاء الفروق وتجاوز مظاهر الاختلاف بين موضوعات الدرس لبلوغ نموذج في البحث شمولي، تخضع له

<sup>(1)</sup> ظالقراءة النسقية:196، ومسوغات القراءة في الثقافة العربية المعاصرة- خطاب النقد وجامع النصر(ش.م)، د.عبد القادر عبو.

<sup>(2)</sup> ظ:اللغة الثانية:132.

<sup>(3)</sup> النقد النفسي المعاصر، حميد لحمداني:32.

<sup>(4)</sup> القراءة النسقية:198، وينظر مصدره هناك.

<sup>(5)</sup> ظ؛ في نظرية الأدب:193.

<sup>(6)</sup> في نظرية الأدب :194.

جمع الأثار، فـ "القول بنموذج واحد للأعمال الأدبية جميعا يقلص التجربة الأدبية إبداعا ونقدا" (أ). وربيط هنذا الاتجاه بضرب من الفلسفات الأدبية إبداعا ونقدا ألبنيوية تكاد أن تكون امتدادا للفلسفات التي تسعى إلى هرض النموذج تقول بالأسس القبلية للمعرفة، تلك الفلسفات التي تسعى إلى هرض النموذج المنطقي بل قواعد المنطق الشكلي نفسها على الفيزياء بل على العلوم عامة بما فيها العلوم الإنسانية. إن تمنطق العلم، كله تمنطقا شكليا وترويضه وتكميمه قد تكون في كثير من الأحيان مجافاة لروح العلم نفسه. وهي استبدال بالعلم الموضوعي الحقيقي صيغا وصفية شكلية. تلك هي هيمنة إيديولوجية التكنولوجية رغم ادعائها التعالي فوق كل إيديولوجية، وهي إيديولوجية وصفية لا تاريخية (2)؛ وتلك الوصفية جعلت البنيوية بنزعتها العلمية، ونتائجها الإيجابية تعمل على "إخفاء التناقضات والصراعات العلمية، ونتائجها الإيجابية تعمل على "إخفاء التناقضات والصراعات

11// محمد علي الكردي الذي تبنى في مقال له عنوانه (النقد البنيوي بين الإيديولوجيا والنظرية) الموقف نفسه المنتقد للاتجاه البنيوي، لمبالغته بالتجربة العلمية الموضوعية، وطمسه القيم الذاتية والجمالية والإيديولوجية، لهذا فإن "سلبيات النقد الجديد متعددة وأولها هذا التجاوز المتعمد لعالم القيم الذي ينشأ فيه الكاتب ويتأثر به مهما حاول التجرد منه أو الترفع عليه في إنتاجه الأدبي؛ لأن اللغة نفسها التي يحاول أن يلوذ بها هي مجموعة من الرموز الاجتماعية وأداة للتخاطب والتواصل، كما أن تجاهل عالم القيم التي يعدها باختين جزءا من الإيديولوجيا تقضي على النقد الجديد

<sup>(1)</sup> ثلاثية الرفض والهزيمة:14.

<sup>(2)</sup> من:14-15.

<sup>(3)</sup> من:17.

باستبعاد كل المضامين الأخلاقية والجمالية التي لا يمكن أن يخلو منها أي عمل فني"(1).

- استمرار آلي لنظرية الفن للفن، كما أفصح عن ذلك في مقالته المناهضة لها استمرار آلي لنظرية الفن للفن، كما أفصح عن ذلك في مقالته المناهضة لها (البنيوية أعلى مراحل السوء في ترف نظرية الفن للفن)، وسأل عن جذورها، لكن بصيغة المشكك "فأين كانت هذه الأسماء؟ وما خطبها؟ لم هاجرت أو هجرت من موسكو ولنينكراد وبراغ؟"(2). ووصف رجالها بكونهم يعملون لصالح مؤسسات معادية للمنظومة الثقافية العربية (3). ومما يلاحظ أننا نرى (الطاهر) يستشهد بمحاضرات (ميشال باربو) أشد خصوم البنيوية مما يمكننا القول إن موقفه هذا صادر عن موقف إيديولوجي، علاوة على أنه لم يُفصح عن تفصيلات معمقة في أطروحاتها، ولاسيما الحقول الإنسانية التي اشتغلت عليها.
- 13// نبيل سليمان الذي انتقد بنيوية (أبي ديب)، فقال عنها: إن "البنيوية في مشروع الناقد صورة فذة لما لاحظه غارودي من انحطاط المنهج البنيوي عبر محاولة طرح البنيوية كإيديولوجيا، وبالتالي تقديم البنيوية كفلسفة لموت الإنسان"(4).
- 14/ عبد الواحد لؤلؤة الذي اعترض على تطبيق البنيوية في الدراسات النقدية الحديثة، بدعوى أنها ماتت عند أهلها، ولم يعد لنا حاجة بمنهج أصبح متجاوزا ومرفوضا عند أهله، فقال: إن "الكثيرين من العرب مأخوذون في الوقت الراهن بالاسم الرنان: البنيوية، وقد لا يعرف أكثر هؤلاء أن البنيوية قد دفنت قبل أكثر من عشر سنوات أو عشرين سنة في الغرب. وما بعد

<sup>(1)</sup> النقد البنيوي بين الإيديولوجيا والنظرية:150.

<sup>(2)</sup> أساتذتي ومقالات أخرى، على جواد الطاهر:318.

<sup>(3)</sup> ظ: من:318

<sup>(4)</sup> مساهمة في نقد النقد الأدبي، نبيل سليمان:57.

البنيوية مسائل مائعة أيضا "(1)، وبين سبب شكه، قائلا: "أنا أشك في قيمتها لسبب بسيط، هو أن النظريات المستوردة من الغرب جذابة، وتشعرنا دائما بالقصور والتخلف في فهم ما تتضمنه "(2).

- 15// غالي شكري الذي رضض البنيوية؛ ذلك أن "هذه البنيوية التي ينقلونها تحتضر في أوربا، وهذه البنيوية لا ينقلونها كما هي، وإنما يشوهونها، ولا يفهمونها "(3).
  - 16// محيي الدين صبحي الذي رأى أن البنيوية لم يفد منها أحد بشيء، وأنها "انتهت وهي تبدأ. هي لا تمثل إلا أصحابها عديمي الثقافة "(4)، ولهذا تخلوا عنها، ولم يبق من يكتب بها الآن، مع أن الجميع تباروا في استعراضها (5). و"هؤلاء البنيويون معلمون في مدارس ومعاهد، وبالمعنى السيئ لكلمة معلم بمعنى معلمي الصبيان الذي استعمله الجاحظ، حمقى ومغفلون وناقصو ثقافة "(6).
    - 17// سلمى الخضراء الجيوسي التي رأت أن الاشتغال البنيوي عند العرب مستغرق في تقليد الغرب، وأن البنيوية لا يمكن أن تكون أداة منهجية صالحة للتطبيق على التجربة الأدبية العربية التي تكتب كلاما فرنسيا بلغة عربية، فقالت عن المناهج الغربية: أنا ضد هذه المناهج، وفي رأيي أن الشعراء إذا أخطأوا لن يستطيعوا أن يتخلصوا من أخطائهم بهذا النوع من النقد. أنا لا أريد أن أهاجم هذا النوع من النقد. أحيانا أنا استمتع بهذا النقد، ولكن عندما يكتبون كلاما إفرنسيا باللغة العربية، ويحاولون

<sup>(1)</sup> أسئلة النقد:235.

<sup>(2)</sup> اسئلة النقد:225.

<sup>(3)</sup> مِن:283.

<sup>(4)</sup> من 356.

<sup>(5)</sup> ظ: نظرية النقد العربي وتطورها إلى عصرنا، محيي الدين صبحي:205.

<sup>(6)</sup> أسئلة النقد:358.

تطبيق قوانين لا يمكن أن تطبق على تجربتنا العربية. وقد حدث هذا منذ مطلع القرن العشرين، وهذا النقد البنيوي لا يستطيع أن يدلهم على ذلك"(أ).

النص في قوالب جامدة، وحكمت على الإنسان وسبيله إلى التعبير عن حضوره وتفكيره وتاريخه، بالموت والفناء؛ نجد ذلك في قوله: لقد حاول البنائيون التنكر لما نسميه أفق إنسان معين جريا وراء أوهام البحث عن البنائيون التنكر لما نسميه أفق إنسان معين جريا وراء أوهام البحث عن النظام، ليس ثم موقف بلا تاريخ أو موقف بمعزل عن أفق شخصي، لكن سياق الفهم ومواجهته لحركة الفكر وذاتيته تتعرض كثيرا لسوء الفهم "(2). ويضيف قاثلا في سياق الكشف عن وهم النظام المغلق الذي تبناه البنيويون في أطروحاتهم: "التفسير عمل يعترف بإشكالية التعامل مع نسق. السنا مضطرين من أجل إقامة هذا النسق إلى استبعاد أحكام القيمة. يجب ألا نخجل من الاهتمام بالقيمة بحجة أن القيمة مجرد حديث عن أنفسنا كما يرعم البنائيون. النسق بطبيعته ينطوي على حكم من أحكام القيمة "6.

19// صبري حافظ الذي اعتقد بأن البنيوية ما دامت مستوردة إلى الثقافة العربية الحديثة، فهي غريبة عن الممارسة النقدية العربية، ولا تسهم في بناء الصرح الحداثوي العربي، وذلك في قوله: إننا نلاحظ أن هناك إقبالا في النوت الراهن على ما يسمى بالاتجاهات كالألسنية والبنيوية وما شابهها، وهي اتجاهات لم تعد صاحبة السيادة الآن في الغرب. فنحن نأخذ أحيان بعض المذاهب الأدبية أقل نجمها في مهادها. ليس هذا فقط، بل إننا في الحقيقة نقلها مشوهة، وبغير إدراك للمقدمات وللسياق الذي أدى إلى النتائج، فنحن

<sup>(1)</sup> من:166

<sup>(2)</sup> اللغة والتفسير والتواصل، دمصطفى ناصف:141-142.

<sup>(3)</sup> اللغة والتفسير والتواصل:163.

نحصل فقط على نهاية النهايات، دون أن تكون لها أية علاقة بالسياق الأدبي الذي يخصنا (١).

20// عبد السلام المسدي الذي تأرجح بين موقفي القبول والرفض؛ فهو ينوه بما حققته البنيوية من مكاسب في مباشرة النص بتجردها إلى دراسته (2)، ثم يوجه إليها انتقادات ثلاث:(1)إن عملية النقد البنيوي بما آلت إليه من بحث عن نظم العلاقات بين الدوال والرموز، أصبحت تجري في حلقة ضيقة لا تكاد تتعدى حدود الباحثين المتخصصين. (ب)إن عملية الإحصاء وما يجرى مجراها من ضبط لرسوم بيانية وإقامة تشكيلات هندسية، غدت مجرد بحث تجريدي شكلي مقصود لذاته من دون أن يحقق النتائج المرجوة في الكشف عن أدبية النص، وإن لم ينكر فضلها في نحت لغة ثانية تفيد النقد وتسهم في ترويضه على المهارات التواصلية المختلفة مما يترسب معه في الذهن مزيج علامي يحدث وقعا لا يحدثه النسق اللغوي المتفرد. (ت) المأخذ الثالث وهو متفرع من السابق ومترتب عليه، حاصله عدم توصل البنيوية إلى السيطرة على الدلالة ومحاصرة الأبعاد التي تجعل النص يتجاوز كونه مجرد نسيج مصنوع من كلام إلى بناء لغوى محقق للوظيفة التأثيرية وهو ما يرتد إلى القول بفشلها في تحويل البيان الموضوعي إلى حكم بالقيمة (3)؛ ولذلك قال عنها: إنها "ستظل الضيف الغريب، مرة ينسجم ومرة يبدى النشاز "(4).

121/ عبد العزيز حمودة الذي لا نكاد نشك أنه من أكثر المناهضين للبنيوية وللمشاريع النقدية الحداثوية، إذ يستعمل معجما ساخرا من أطروحاتها، من

<sup>(1)</sup> اسئلة النقد:285.

<sup>(2)</sup> ظ: قضية البنيوية:73.

<sup>(3)</sup> ظ: قضية البنيوية:77-80.

<sup>(4)</sup> من:38.

مثل: أ= "البنيوييون، إذن، يقدمون خميرا قديما في قيوارير جديدة" أ.

ب= "ويتعمدون إثارة الكثير من الطنين، والصخب في صلف غير مسبوق في تاريخ النقد الأدبي" . ت= "إننا بحاجة مبكرة إلى ذبح بعض الأبقار المقدسة وتحطيم بعض أوثان النقد الأدبي ... أولى الأبقار المقدسة التي نذبحها في بداية رحلتنا هي ادعاء الجدة، أي ادعاء أصحاب الفكر الحداثي، ومن تبعهم من بنيويين وتفكيكين أنهم يبتدعون مدرسة نقدية جديدة، وأنهم يحرثون أرضا جديدة ويبذرون فيها بذورا لم يعرفها السابقون "(3)، وغيرها يحرثون أرضا جديدة ويبذرون فيها بذورا لم يعرفها السابقون "(3)، وغيرها من المقولات الساخرة (4)، التي تبتعد عن العلمية، والحجاج المنطقي. ومن يتعمق في قراءة (المرايا المحدبة) يتبين له أنه كان ينطلق في رفضه للبنيوية من رؤيته الخاصة، وليس من اختصاصه الدقيق في الأدب الغربي كما رأت الباحثة (فوزية لعيوس) (5).

1/22 جابر عصفور الذي استغرب من كلام بعضهم الذي "يزعم فيه أن النقد العربي لم يبدأ إلا منذ سنوات قليلة. وكأن البنيوية هي التي تؤسس النقد العربي (6).

لم يتحمس كثير من النقاد العرب المعاصرين-إذا- للبنيوية؛ لكونها أشبه ما تكون-عند أكثرهم- بالموضة التي يحاول الإنسان تقليدها من أجل مواكبة التحضر، وإذا أدركها سرعان ما يخفت بريقها، ويتحول إلى غيرها مع مرور الزمن؛ ولهذا وجد بعض النقاد أنها ليست ثقافة نقدية فكرية ثابتة في الأرض العربية، فهي شبيهة بثقافة الشعارات

<sup>(1)</sup> المرايا المحدية:21.

<sup>(2)</sup> من:22.

<sup>(3)</sup> من:100.

<sup>(4)</sup> ظ: من: 63 و64 و137 و177.

<sup>(5)</sup> ظ: التحليل البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000 (اطروحة دكتوراه):30.

<sup>(6)</sup> التحليل البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000 :74.

العابرة التي تصدم المتلقي في أثناء مشاهدتها. وقبل أن نختم هذا المحور، سنذكر طائفة من آراء نقاد ومفكرين عرب، فيها رد على تلك الآراء المناهضة للبنيوية.

ومن أهم الآراء الرادة ما نجده عند:

- 1)) عبد الملك مرتاض الذي عاب الآراء المناهضة للبنيوية؛ لأنها لا تؤدي إلى نتيجة، ولا تفضي إلى أي إغناء، سوى التشهير بها "والنعي عليها، واستعاذة بعضهم بالله منها حين تذكر كما يستعاذ بالله من الشيطان الرجيم، والتقول عليها بما لم تفكر فيه قط، والتبجح بنعيها خطأ، وأنها انتهت بانتهاء رولان بارط، وأننا نعيش عصر ما بعد المسؤولية الثقافية والوعي العقلي"(1).
- 2)) عز الدين إسماعيل الذي رأى أنه "ليس يكفي أن يقول شخص ما: إن هذه المناهج قد انتهت في أوربا، وأخذت موجتها، وقضى الأمر. فلماذا نشغل أنفسنا بها ظنا أنها تخلفت. ليكن قد تخلفت أو لم تتخلف، القضية بالنسبة لى أنا: ماذا أخذت منها؟ ماذا عرفت منها؟ ما استخلص لنفسى على الأقل منها؟ لكي أؤسس رؤيتي الخاصة المجاوزة لها بالأساس، ولكن أين معرفتي الأصيلة لها؟ هذا مما يروج "(2).
  - 3)) فدوى مالطي التي تقرر ردا على من يتهم البنيوية بميلها إلى التحليل المخبري والبحث المدقق في أنسجة النص وخلاياه، مما يؤول في تقديرهم إلى إفقاد النص جماليته والتفريط في معاينة أسباب المتعة فيه، هو أن وظيفة الناقد لا تكمن في إبراز جمالية النص الخاضعة لأحكام الذوق والإدراك الحدسي، إنما في تفسيره وإبراز نظم تشكيله الغني "وبذلك يعمل الناقد على خلق المعرفة وليس الجمال؛ لأن الاستجابة الانطباعية تمثل رأيا فنيا ولا تمثل نقدا"(3)، وأن

<sup>(1)</sup> أي- دراسة سيميائية تفكيكية لقصيدة أين ليلاي؟ لمحمد العيد، عبد الملك مرتاض:28. (2) أسئلة النقد:258.

<sup>(3)</sup> بناء النص التراثي:15.

وضع النص تحت مجهر التحليل البنيوي من شانه أن يساعدنا على فهم كيفية أداء النص بأكمله لوظيفته وأسباب جماله. وإن المعنى الأساس للبنيوية يفيد أن النشاط البنيوي لا يكمن في فرز القطع القصيرة وفحصها، بل يتركز في إظهار الطرائق التي تؤدي من خلالها بناءات النص وظيفتها(١). أما الاعتراض القائل بأن البنيوية تجري نموذجا تحليليا واحدا على النصوص جميعها؛ الجيد منها والأقل جودة، مما يفضي إلى تغييب خصوصيات النصوص، وميزاتها النوعية، وإلى إلغاء أحكام القيمة، وبذلك تستوي النصوص جميعا، على اختلافها، في درجة واحدة، فنقضه-عندها- يأتي من جهة أن ما تجريه البنيوية من كشف للمتشابه من الأشكال، واطراد لنماذج الكتابة، إنما يفيدنا في معرفة الخصائص المشتركة تحديدا، والتثبت من صلاحية المقاييس المعتمدة وجدواها. إن الأدب يتحدد بما تختلف فيه بعض تحققاته العينية عن بعض بقدر ما يتحدد بما تتفق فيه ويقوم بينها بمثابة القاطع المشترك. وترد على خصوم البنيوية برد آخر؛ حاصله أن التحليل البنيوي للنصوص لا يفقد شيئا من استقلاليته باستعارته أدوات منهجية استعملت في حقول أخر تتقاطع معها في مادة الشكل، وتوفر قدرا مهما من الجدوى والنجاعة، ما دام الدارس البنيوي المعني بالأدب على وعي بخصوصية موضوع دراسته. فالإفادة المنهجية الواعية تكسب الدرس جدة وفعالية "ونستطيع أن نشير إلى أن المجالات الأكثر نشاطا وديناميكية في أي عصر هي التي كانت الأكثر استعدادا للاستعارة من مجالات أخرى"(3)

4)) هاشم صالح الذي يرد على دعوة أن البنيوية ماتت ولا داعي للأخذ بها، بقوله: "لا لم تنهر البنيوية، ولم تمت. كما أنه لا ينهار أي فكر حقيقي تقدمي في تاريخ البشرية. الشيء الذي انهار هو الضجيج المفتعل الذي أحاط

<sup>(1)</sup> ظ: بناء النص التراثي:15-16.

<sup>(2)</sup> ظ؛ من:17.

<sup>(3)</sup> ظ: بناء النص التراثي : 17.

بها. الشيء الذي مات هو الأساطير الوهمية التي حيكت حولها. وحاولت تقديمها، وكأنها الحل الناجع والسحري لكل المشاكل الغابرة والحاضرة. وهذا ما حصل للحركات التي سبقتها. ينبغي ألا ننسى ذلك، الذي مات هو الفهم السريع والخاطئ لها. لم تمت المنهجية الشكلانية في النقد إذن، وإنما الذي مات هو الإسراف الذي لحق لها، والتعسف في تطبيقها ميكانيكيا وآليا على يد الطفيليين والدارسين المتسرعين. والذي مات هو ديكتاتوريتها، وادعاؤها أنها تمثل المنهجية العلمية الوحيدة المكنة. لقد ماتت البنيوية السطحية الظاهرية، وبقيت البنيوية الحقيقية "(1).

5)) حسام الخطيب الذي يرى أن معارضة طائفة من النقاد العرب للبنيوية، يعود إلى دوافع نفسية؛ إذ إن المنهج البنيوي صدم الذوق العربي بروح استعراضية، مما أخاف كثيرا من الناس، ولو تعمقوا فيما تقوله البنيوية لوجدوا أنها "تقول ما نقوله بالعفوية والذوقية"(2).

يمكن القول أن الموقف العربي الرافض للبنيوية، اتجه لرفض عدد من مرتكزاتها المنهجية، وما تتطوي عليه من خلفيات إيديولوجية، من دون أن ينفي ذلك اعترافه بمزاياها في تجديد النظرة إلى الأدب. وكان هذا الرفض مؤسسا في عمومه على الإيمان المسبق بمبادئ إيديولوجية محددة يغيب منها - إلا نادرا - التحليل المركز والمقارعة والحجاجية، مما يدل على أن الخطاب النقدي العربي لم يتجاوز بعد مسافة النقل والتعريب والفهم والاستيعاب، ولم يمتد إلى حالة الابتكار، حتى في ميدان الدراسات اللسانية التي نمتلك فيها تراثا نقديا يمكننا من الخلق والإبداع، وخلق إمكانات الرفض والتجاوز، لكن ذلك لم يحصل؛ وذلك يعود إلى طبيعة الخطاب النقدي العربي القائم على الجمع والتلفيق على حساب البناء والتأصيل النظري.

<sup>(1)</sup> النقد ونقد النقد، هاشم صالح:26-27.

<sup>(2)</sup> أسئلة النقد:105.

# البنيوية وما يعدها النشيك النشاة والنقيك

الفصل الرابع البنيوية التكوينية



## الفصل الرابع

# البنيوية التكوينية

سنتحدث في هذا الفصل عن البنيوية التكوينية، وسيتقسم الحديث على ثلاثة مباحث؛ المبحث الأول يكشف عن صيرورتها وسيرورتها، والمبحث الثاني يتخصص الحديث فيه للأدوات الإجرائية، أما المبحث الثالث فسيكون محور الحديث فيه هو الموقف النقدي من البنيوية التكوينية.

## المبحث الأول

## صيرورة البنيوية التكوينية وسيرورتها

وفيه ثلاثة محاور؛ المحور الأول يتحدث عن النشأة والانتشار، والمحور الثاني يهتم بأثر المرجعيات في البنيوية التكوينية، والمحور الثالث يتخصص بطرائق الإرسال.

# المحور الأول: نشأة البنيوية التكوينية وانتشارها

سينبني هذا المحور على الأمور الآتية:

أولا: الجانبان التاريخي والجغرافي.

ثانيا: المصطلح وتحديد المفهوم.

ثالثا: المفهوم وتحديد المصطلح.

# أولا: الجانبان التاريخي والجغرافي

بعد السيطرة النقدية إلى حظيت بها البنيوية الشكلية على الساحة النقدية الغربية، بدأت صيحات تندد بها؛ ذلك لأن البنيوية الشكلية اقتصرت على تحليل النص وحده، من دون الرجوع إلى مراجعه النفسية لدى مبدعه، أو ظروفه الاجتماعية، فوجدت نفسها أمام الباب المسدود، بسبب هذه الانغلاقية، فحاولت طائفة من النقاد والمفكرين البحث عن مسارب جديدة تمكنها من التخلص من حدودها الضيقة، فكانت البنيوية التكوينية هي

المنقذ لذلك. ومن المعلوم أن البنيوية التكوينية نشأت استجابة لسعي طائفة من أعلام الفكر الماركسي ونقاده، محاولة منهم للتوفيق بين أطروحات البنيوية الشكلية، ومبادئ الطرح الماركسي وغاياته، من أجل تحقيق هدفين في وقت واحد؛ يتمثل الهدف الأول في محاولة إنقاذ البنيوية الشكلية من انفلاقها على النص المدروس وحده، وينصب الهدف الثاني على محاولة إنقاذ المنهج الاجتماعي من إيديولوجيته التي كانت تنقد الأدب من وجهة نظرها هي فحسب. فجاء المنهج التكويني ليكون منهجا علميا موضوعيا يشدد على العلاقات القائمة بين النتاج والمجموعة الاجتماعية التي ولد النتاج في أحضانها، ولا ينظر إلى هذه العلاقات على أنها مجرد تساوق بسيط بين بنية الأثر الأدبي وشروط إنتاجه الاجتماعية والاقتصادية، وإنما بوصفها اندماجا تدريجيا بين سلسلة من الجمل أو الكليات النسبية، ف"أي فكر أو أثر إبداعي لا يكتسب دلالته الحقيقية إلا عند اندماجه في نسق الحياة أو السلوك. زد على ذلك أنه لا يكون السلوك الذي يوضح الأثر هو غالبا سلوك الكاتب نفسه، بل سلوك الفئة الاجتماعية التي لا ينتمي إليها الكاتب بالضرورة"(1)، بمعنى أن البنيوية التكوينية لا تعنى دراسة البنيات من حيث هي كذلك، بصورة سكونية و(لا زمنية)، بل تهتم بالعملية الجدلية لصيرورتها ووظيفتها، وهذا هو سر الخلاف بين البنيوية التكوينية، والبنيوية الشكلية، فهذه الأخيرة تلغى الذات، وتحل محلها نسقا مجردا متعاليا بلا ذات، إلى درجة تصبح معها البنية نظاما شكليا منغلقا على نفسه، نظاما ينطوي على تحولات داخلية لا تخضع لأي شيء سوى هذا النظام، ولا تتصل بأي شيء خارجه <sup>(2)</sup>. أما البنيوية التكوينية، فهي تتولى الدفاع الحار عن وجود الـذات الفردية المندمجة مع الذات المجاوزة للفرد، على أساس أن الأخيرة هي العنصر الفعال في البنية، والفاعل الذي يحدد وظيفتها.

فالبنية على وفق التصور التكويني، خاصية لها سماتها المميزة لنشاط من الفاعلية الخلاقة التي تصنع النسق وتخلق الأنظمة في ممارساتها الدالة. ومن هنا، يؤكد (لوسيان غولدمان) أن لكل بنية دلالة، وأن هذه الدلالة نتاج ذات فاعلة ومحققة لوظيفة، فإذا

<sup>(1)</sup> تأصيل النص- المنهج البنيوي لدى لوسيان غولدمان، محمد نديم خشفة:10.

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:141.

حذفنا الذات، واستبعدنا الوظيفة، دمرنا دلالة البنية، وحولناها إلى مجرد نسق جبري مغلق<sup>(1)</sup>.

وقد أسهم في بلورة هذا الاتجاء المفكر الهنكاري(جورج لوكاش)، والفرنسي (بيير بورديو)(2). غير أن الناقد والمفكر الأكثر بروزا من غيره في صياغة البنيوية التكوينية، كان أحد تلامذة (لوكاش): وهو الناقد الروماني (غولدمان)، الذي كانت اطروحانه نابعة، بشكل واضح، من أطروحات (لوكاش) الذي طور النظرية النقدية الماركسية، باتجاهات سمحت لتيار البنيوية التكوينية بالظهور وعلى النحو الذي ظهرت به.

وقد عارض (غولدمان) البنيوية الشكلية، وانتقد مفاهيمها المنكبة على تناول البنية، وشدد على وصف البنيوية التكوينية بالمدرسة، هادفا إلى "تأسيس منهجية نظرية خاصة به، تشرح العمل الأدبي في علاقاته الداخلية، وتدرج بنيته الدلالية في بنية اجتماعية أكثر شمولا واتساعا"(3). ومن هنا يرى أن النص ينفتح على بنيات مختلفة أُخر اجتماعية وإيدبولوجية وثقافية، وهي بنيات متفاعلة داخل الأثر الإبداعي، من أجل "ربط الأعمال الأدبية بالبنى الكلية(الجماعية) من جهة، ومع الحيوات الخاصة(للأفراد المنتجين لهذه الأعمال) من جهة أخرى"(4). وعلى وفق ذلك، يعنى المنهج البنيوي التكويني بالأدب بوصفه ظاهرة اجتماعية تاريخية، آخذا بالحسبان بنياته الخاصة التي يفسرها في إطار العلاقات الموجودة بين العناصر المكونة لها، وبينها وبين العناصر الخارجية المتفاعلة معها (5).

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي، لوسيان غولدمان وآخرون:26.

<sup>(2)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي 76، والمسرح بين الفن والفكر:70، والبنيوية التركيبية – فلسفة بيير بورديو(شم)، أكرم حجازي.

<sup>(3)</sup> نظرية الرواية ونظرية الرواية العربية، فيصل دراج:37.

<sup>(4)</sup> البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:19.

<sup>(5)</sup> ظ: إشكالية المناهج في النقد الأدبي المغربي المعاصر- البنيوية التكوينية بين النظرية والتطبيق، د.محمد خرماش،6.

وما يقدمه (غولدمان) في مواجهة شكلية البنيوية عند (شتراوس) هو توليدية البنية؛ الأمر الذي يعني ربطها الدائم والمستمر بذات ووظيفة دالة في التاريخ، وليس خارجه (1).

وقد تبنى (غولدمان) المنظور الماركسي في دراسته للوقائع الأدبية دراسة بنيوية، وحاول أن يقيم علاقة تماثل وترابط بين الأبنية الفوقية في المجتمع، وهي الأبنية التي تمثل الثقافة والأدب، وبين الأبنية التحتية المتمثلة بنظام العمل ووسائل الإنتاج، وقد صاغ فكرته هذه (انسيد ياسين)، إذ قال: إن الوقائع الإنسانية تكون دائما أبنية كلية ذات دلالة، تتسم بأنها عملية ونظرية وانفعانية على السواء، وإن هذه الأبنية لا يمكن أن تدرس بطريقة وضعية - أي لا يمكن أن تفسر وأن تفهم - سوى في منظور عملي مؤسس على قبول مجموعة معينة من القيم (2).

وما تقدم يدل على أن البنيوية التكوينية ظهرت في فرنسا، بعد ظهور البنيوية الشكلية بمدة ليست طويلة، بوساطة نقاد من دول أخر كانوا قد رحلوا إلى فرنسا وعاشوا فيها، وأنهما تعاصرتا، وشككت كل واحدة منهما بالأدوات الإجرائية للأخرى ويإنجازاتها.

وإذا ما التفتتا إلى الساحة النقدية العربية، فإننا نجد أن المنهج الأكثر حضورا، ولاسيما في المغرب العربي، هو المنهج البنيوي التكويني، مع تطبيقات نقدية جادة في هذا المجال<sup>(3)</sup>.

ويرى (جابر عصفور) أن ظهور البنيوية التكوينية في النقد العربي الحديث، كان في أوائل السبعينيات من القرن العشرين، في موازاة شيوعها على المستوى العالمي، ولكن كان ذلك بعد إرهاصات أولية في النصف الثاني من الستينيات، لم يتأثر بها المشهد الثقافي تأثرا فاعلا يؤدي إلى إحداث التغيير المنشود. وإن ما انتقل من أفكار البنيوية في

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:142.

<sup>(2)</sup> التحليل الاجتماعي للأدب، انسيد ياسين:40.

<sup>(3)</sup> ظ: استقبال الآخر:174، والخطاب النقدي عند طه حمدين، أحمد بو حسن: 8 و173-174، والرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي- دراسة بنيوية تكوينية، حميد لحمداني، وظاهرة الشعر المعاصر في المغرب مقاربة بنيوية تكوينية، محمد بنيس.

هذه المرحلة كان يؤدي مهمة مزدوجة، تفتح أفقا جديدا لتطوير المعرفة النقدية، والوصول بها إلى مدى أعمق من الانضباط العلمي في جانب، وتواجه المزالق التي ينطوي عليها النسليم بالبنيوية الشكلية في تجاهلها للتاريخ في جانب ثان (1). وقد كان ذلك واضحا على نحو ضمني- في الأقل- في الكتابات العربية المبكرة عن البنيوية التكوينية، وهي الكتابات التي كانت تعبيرا فكريا، بمعنى من المعاني، عن موقف أصحابها، الذين حاولوا إبدال البنيوية التكوينية بالبنيوية الشكلية، ورد المتحمسين لها إلى التاريخ الذي حاولوا الهرب منه (2).

### ثانيا: المصطلح وتحديد المفهوم

رأى عدد من النقاد أن البنيوية الشكلية غير قادرة على مواكبة التقدم المنهجي النقدي؛ لكونها تعزل كثيرا من العناصر التي تفيد في عملية تشكل النص، فدعوا إلى تجديده وبعثه من جديد، من باب أن هذا المنهج "لا يمكن أن يدلل على خصوبته إلا بتكامله مع المنهج التكويني "(3) ومن ثم فقد استمدت البنيوية التكوينية سعتها المنهومية من أفقها النقدي الذي يساعد على مواصلة تعميق أسس الأدب والنقد بارتباط مع الأسئلة الضرورية الملحة، بعيدا عن الاختزال وعن تكرارية الخطاب الإيديولوجي المبدئي. وهذا المسار، يقف في طرف نقيض لما يسمى بسوسيولوجية المضامين، التي يظهر فيها العمل الأدبي بوصفه انعكاسا حتميا وآلبا للمجتمع ووعيه الجماعي، كما يرفض النزعة الشكلانية التي لا تحفل بالجوانب الاجتماعية والتاريخية في النصوص الأدبية. وبناء على الشابع الاجتماعي فيرأن البنيوية التكوينية لدى (غولدمان) منهجية نقدية تشدد على الطابع الاجتماعي للإبداع، غير أن العمل الأدبي لا يمثل القيم الفكرية للمجتمع بأكمله، بل يتضمن بنية نظية لإحدى التصورات الموجودة في الواقع فقط، التي تتبناها فئة دون أخرى، وتبقى حرية الكاتب هي بالأساس، عملية تشكيل جمالي (4). فالأسئلة التي يطرحها الناقد البنيوي

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:103.

<sup>(2)</sup> ظ: مِن:103،

<sup>(3)</sup> البنيوية فلسفة موت الإنسان:13.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:29–30.

الباب الأول: البنيوية

التكويني، تتحدد في البحث عن البنية المتماسكة المندرجة في سياق إيديولوجي داخل النص

وقد حدد (جاك دوبوا) البنيوية التكوينية من منطلق سوسيولوجي، إجرائي؛ لأنه منهج يحسن استعمال مفهوم التوسط بين الأدب والمجتمع، عن طريق الاحتفاظ بالمهمة الأساس الوسيطة للتيار الإيديولوجي الذي تعبر عنه الأعمال الأدبية وتتجاوزه (١). فالنقد السوسيولوجي جزء مكمل للمنهج البنيوي التكويني؛ لأنه قراءة وتفسير داخلي للنص، في حين تعتمد البنيوية التكوينية على أدوات إجرائية تصب اهتمامها على دراسة البنية الفكرية والمجتمعية للنص، بغية الكشف عن درجة تمثل النصوص الإبداعية لفكر المجموعة الاجتماعية التي ينتمي إليها المبدع.

أما (جون هال) فيرى أنها منهجية تجمع بين الهيجلية الجديدة، والبنيوية، وقد اجتمع هذان المؤثران لخلق البنيوية التكوينية التي تهتم ببنية النص المجتمعية التي تتضح عبر رؤية المالم التي يبسطها الكاتب في أثناء نصه، وتستجيب بصورة واضحة لبنية إحدى الإيديولوجيات أو الطبقات الاجتماعية الموجودة في الواقع بالضرورة (2).

وقريب من هذا التصور حدد(وليام بوبيلوور) البنيوية التكوينية، ولكن بشكل أكثر عمقا ودقة، فرآها منهجية تعمل على تحليل ديناميكية الإنتاج الثقافي والفنى في ضوء علاقتها بالمجتمع، والعمل الأدبي في ضوء هذه المنهجية عنصر مكون للوعى الجمعي، وعلاقته بالوعي المكن للذات الجماعية أقوى من علاقته بالوعي القائم للجماعة والأفراد، ولهذا فهي منهجية تبتعد عن ميكانيكية التفسير التقليدي لمطابقة الأثر الفني للتركيب الاجتماعي أحيانا<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبى :76.

<sup>(2)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية، جون هال وآخرون:9-18.

<sup>(3)</sup> ظ:من:19 28.

والتحديدات التي ذكرناها تؤكد أنها منهجية تشدد على البنية الفكرية والمجتمعية للنص، بغية الكشف عن درجة تمثل النصوص الإبداعية المختلفة لفكر المجموعة التي ينتمي إليها الأديب.

## ثالثا: المفهوم وتحديد المصطلح

اختلف النقاد العرب حول ترجمة المصطلح الأجنبي (Genetique structuralisme)، فظهرت لنا مصطلحات متعددة. فقد ذهب (نهاد التكرلي) إلى ترجمته بـ (البنيوية التوالدية)(1)، واشترك كل من (جابر عصفور)، و(صلاح فضل)، و (سعيد علوش) في ا اختيار (البنيوية التوليدية) (2)، وانفرد (جمال شحيد) اجتهادا بطرح مصطلح (البنيوية التركيبية)(3)، الذي جاء عنوانا لكتابه، غير أن اجتهاده الفردي لم يقنعه هو نفسه على ما يبدو(4)؛ لأن في متن الكتاب، وفي بعض عنوانات فصوله، استعمل كلمة التكوينية، وأحيانا التوليدية. وقد حاول(كمال أبو ديب) الدفاع عن(شحيد)، وعد ذلك من الأخطاء الطباعية (5). وتسويغه غير مقبول؛ ذلك لأنه كان بإمكان المؤلف كتابة تصحيح وإن طبع الكتاب، ولاسيما إذا كان الخطأ في العنوان.

أما (جورج طرابيشي) فاصطنع مصطلح (البنيوية الجدلية) (6)، وذهب (عبد العزيز حمودة) إلى استعمال مصطلح(البنيوية الماركسية) (<sup>7)</sup>، وانفردت(يمنى العيد) باستعمال مصطلح (الواقعية البنيوية)(8)، غير أنها لم تلتزم بها في داخل الكتاب، فنراها تصطنع مصطلحات عديدة من مثل (المنهج الاجتماعي الجدلي)، و(النقد السوسيولوجي المسمى

<sup>(1)</sup> ظ: اتجاهات النقد الفرنسي المعاصر:64.

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:83، ومناهج النقد المعاصر:60، ومعجم المصطلحات الأدبية المعاصرة:279.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية.

<sup>(4)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:177 ، ونظريات معاصرة:86.

<sup>(5)</sup> ظ: الرؤى المقنعة:694.

<sup>(6)</sup> ظ: البنيوية فلسفة موت الإنسان:113.

<sup>(7)</sup> ظ: المرايا المحدبة:178.

<sup>(8)</sup> ظ: في معرفة النص: 82-85.

بالبنيوية التكوينية)، و(البنيوية التكوينية الجدلية)، واصطنع(أحمد بوسف) (البنوية التكوينية)(أ).

وكان هناك أيضا مصطلح (الهيكلية الحركية)؛ وهو اجتهاد مصري، انتقل إلى تونس في دراسة (محمد رشيد ثابت)، التي تحمل عنوان (البنية القصصية ومعدلولها الاجتماعي في حديث عيسى بن هشام) الصادرة في عام1972 (2).

والتزم كثير من النقاد بمصطلح (البنيوية التكوينية)؛ ومن هؤلاء (محمد بنيس)<sup>(3)</sup>، و(سعد البازعي وميجان الرويلي)<sup>(4)</sup>، و(عمر عيلان)<sup>(5)</sup>، و(عبد الله أبو هيف)<sup>(6)</sup>، و(محمد عزام)<sup>(7)</sup>، و(عبد النبي اصطيف)<sup>(8)</sup>. ولعل تفضيلهم لهذا المصطلح عائد إلى شهرة المصطلح وكثرة تداوله.

## المحور الثاني: أثر المرجعيات في البنيوية التكوينية

سنتحدث في هذا المحور عن الأمور الآتية:

أولا: أثر المرجعيات النفسية في البنيوية التكوينية.

ثانيا: أثر المرجميات الماركسية في البنيوية التكوينية.

<sup>(1)</sup> ظ: القراءة النسقية:239.

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:83، واستقبال الآخر:205.

<sup>(3)</sup> ظ: ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب:

<sup>(4)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:76، واستقبال الآخر:204.

<sup>(5)</sup> ظ: في مناهج تحليل الخطاب السردي:231.

<sup>(6)</sup> ظ: اتجاهات النقد الروائي في سورية دراسة، عبد الله أبو هيف:115.

<sup>(7)</sup> ظ: فضاء النص الروائي- مقاربة بنيوية تكوينية في أدب نبيل سليمان، محمد عزام، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحداثية:160.

<sup>(8)</sup> ظ: المؤثرات الأجنبية في النقد العربي الحديث نماذج تطبيقية، عبد النبي اصطيف:40.

#### أولا: أثر المرجعيات النفسية في البنيوية التكوينية

لم تكن محاولة (غولدمان) هذه إلا رغبة منه في إظهار اعتدال وتوازن في تشكيل مسار النقد، ووضع علم حقيقي للواقع الإنساني، عبر مزيج من الأطروحات التي تبناها، وذلك من أجل إيجاد البديل العلمي للبنيوية الشكلية، الذي يوصف بأنه "مفهوم علمي وإيجابي عن الحياة الإنسانية، مفهوم يتصل مفكروه الأساسيون بفرويد على أساس سيكولوجي، ويتصلون بهيجل وماركس وبياجيه على أساس معرفي، مثلما يتصلون بهيجل وماركس وبياجيه على أساس تاريخي اجتماعي"(1).

إن فكرة الاتصال هذه التي يشير إليها (غولدمان) بين البنيوية التكوينية، وهؤلاء المفكرين كلهم، يعني التسليم بالبحث عن نظام في كل عمل أدبي، أي محاولة الوصول إلى بنيته؛ ولذلك يفهم (غولدمان) البنية على أنها وظيفة تؤدى كي تحقق توازنا مفتقدا بين مجموعة تاريخية، ومشكل تاريخي محدد تواجهه. وبقدر ما تحل البنية مشكلا يدفع إلى تولدها وتكوينها، من حيث هي نتيجة له، فإن هذه البنية ليست حالا من الثبات، وإنما حال من الفعل المتحرك الذي يمكن أن يؤدى إلى أبنية أخر مغايرة (2).

وتعد نظرية (بياجيه) في اشتغاله على المبادئ الماركسية الخاصة بالمستوى السوسيولوجي، دراسة في النفس الإنسانية، وما تنماز به من قدرة على امتصاص الآخرين والنزوع إلى الالتحام بهم والتماسك في وحدة ما، وفي مقدمة ذلك حرص النفس الإنسانية على استيعاب ما يحيط بها من موضوعات، والتوغل إلى الحد الذي يجعلها تختزن موضوعات وأفكار اقريبة لتلك التي يختزنها الآخرون، وبمعنى أدق، إن خاصية الامتصاص هذه هي التي تؤدي إلى تشكيل البنى (3).

<sup>(1)</sup> نظريات معاصرة:121.

<sup>(2)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية – دراسة في منهج لوسيان غولدمان: 8-9، ونظريات معاصرة: 121.

<sup>(3)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:31.

وهناك مجموعة من النقاط تصل بين البنيوية التكوينية والمنهج النفسي، منها:

1 = فكرة النظر إلى السلوك الإنساني بوصفه تشكيلا لجانب من بنية دالة.

2= التسليم بأن السلوك الإنساني لا يمكن فهمه إلا بعد دمجه في بنية أشمل.

3= استحالة فهم البنية إلا على مستوى تولدها(1).

## ثانيا: أثر المرجعيات الماركسية في البنيوية التكوينية

مثلت المدرسة البنيوية التكوينية إحياء للمفهومات الماركسية، كما تجلت في أعمال (لوكاش)، الذي يمثل "نقطة انعطافة في علم الاجتماع الأدبي "(2)، إذ استطاع خلق تيار ماركسي مهد الطريق للبنيوية التكوينية؛ ذلك لأنه عارض المناهج الشكلية لاهتمامها "بالمعيار المنهجي، وبقضايا الأسلوب الأدبي وبراعته الفنية (التكنيك) "(3)؛ ومن هنا صار من غير المعقول دراسة بنيوية (جورج لوكاش)، و(لوسيان غولدمان)، و(تيري إيغلتون)، و(ميخائيل باختين) بمعزل عن أثر الفلسفة الماركسية ونظرتها للفن ووظيفته؛ ذلك لأن كتاباتها تمثل نقطة الارتكاز للواقعية الاشتراكية أولا، ثم المشروع البنيوي ثانيا (4).

ويعد النشاط النظري الفلسفي والنقدي الإجرائي لـ (غولدمان) امتدادا طبيعيا، واستلهاما منظما للرصيد النظري لـ (لوكاش) في مجال نقد الرواية، الذي أعاد صياغة أستلة سوسيولوجية النقد بمفهوماتها الجديدة. فقد استوعب (غولدمان) الإرث النظري لأستاذه (لوكاش) فيما يتعلق بمفاهيم البنية، والشكل، والنظرة الشمولية، ثم صاغ مقولات جعلها أساسا لدراسة الأعمال الروائية، قصد الوصول إلى الكشف عن التصورات الفكرية التي تحملها، وعلاقتها ببنية تكوينها، وهذا على وفق منهجه التكويني، المتميز بشكل كبير عن المناهج السوسيولوجية السابقة في دراسة الإنتاج الأدبي، على الرغم من ربطه بين الأعمال الأدبية والسياقات الثقافية التي تنتجها. فالأطروحات النظرية التي عمل

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:124.

<sup>(2)</sup> البنيوية التكوينية وتاريخ الأدب:15 ، وظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:43.

<sup>(3)</sup> إيديولوجية المعاصرة، جورج لوكاش:18.

<sup>(4)</sup> ظ: المرايا المحدبة:191.

على صياغتها، يظهر فيها التأثر الواضح بكتابات (لوكاش)، ولاسيما كتاب (نظرية الرواية)، كما أن بحثه في التشكيلات الثقافية الدالة على رؤية العالم، يعتمد في جانب منها، على مفهوم البنيات الذهنية في الفكر الهيغلي.

والماركسية تنظر إلى الفن على أنه جزء من البنية الفوقية للمجتمع؛ جزء لا يمكن فصله عن إيديولوجيا المجتمع وبنيته المعقدة (1)، يحددها الأساس الاقتصادي. وأن تفسر المنتجات الثقافية، يعني أن تردها إلى الأساس. ومن أجل ذلك فإن النقد الماركسي يعطي الأولوية للواقع المادي، وللأوضاع التاريخية التي تسهم في إنتاج الأدب، لكن من دون أن يعني ذلك أن الأدب هو مجرد انعكاس للواقع الاجتماعي المعيش، أو لإيديولوجيا خاصة، بقدر ما يدل على عملية خلق إيديولوجيته الخاصة التي تكسر الواقع الحي، لتبني فوقه واقعا إيديولوجيا يمكن تسميته الفن.

وعلى الرغم من أن الفن في المنظور السابق جزء عضوي وفعال من البنية الفوقية الظاهرة، فهو في الوقت نفسه وثيق الصلة بالبنية التحتية، وهي صلة غير مباشرة، وتحتاج دائما إلى تحليل وتفسير متجددين، فالعصر والمجتمع فيما يخص عملية الإبداع الأدبي حتمية لا فكاك منها، على الرغم من أن هذا الإبداع في بعض عصور ازدهاره لا يواكب التطور العام للمجتمع على حد تعبير (ماركس)<sup>(2)</sup>.

وعليه، فإن النقد الماركسي في صورته البنيوية، لا يفترق كثيرا عن الشكلية، إذ لا يعزل المضمون عن الشكل، وإنما هناك ترابط وتنام بينهما، إذ "ليس للشكل أية قيمة ما لم يكن شكلا لمضمون "(3) على حد تعبير (ماركس). وأكد هذه الفكرة كل من (جورج لوكاش)، و (لوسيان غولدمان) (4)، و (تيري إيجلتون) (5).

<sup>(1)</sup> ظ: المذاهب النقدية الحديثة: 196.

<sup>(2)</sup> ظ: موسوعة النظريات الأدبية:561-562.

<sup>(3)</sup> الماركميية والنقد الأدبي، تيري إيجلتون:27.

<sup>(4)</sup> ظ: المرايا المحدبة:193، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:226-227.

<sup>(5)</sup> ظ: الماركسية والنقد الأدبي:23.

والرابط المشترك بين الماركسية والبنيوية هو فلسفة اللغة، وتوحد قضاياها في مشكل الطبيعة الواقعية للظواهر اللسائية، فهو المرتكز الذي تدور حوله المسائل كلها، عشكل الطبيعة الواقعية للظواهر اللسائية، فهو المرتكز الليان، والتفاعل اللفظي، والفهم في المحور الفلسفي، وتعود قضايا "مشكلة تطور اللسان، والتفاعل اللفظي، والفهم ومشكل الدلالة، ومشاكل أخرى كثيرة، كلها تعود إلى هذا المشكل المركزي"(ا).

ولم يغفل التصور الماركسي للبنية عن أنها من صنع الإنسان، مثلها مثل كل نتاج مؤسساني وثقافي، علاوة على أنها لم تفصل بين الممارسات الاجتماعية، والممارسات الفردية التي تعطيها تلك البنى شكلها، وانطلاقا من هذا حاول بعضهم الجمع بين استلاب البنية، وارتداد الممارسة الاجتماعية<sup>(2)</sup>، فظهرت البنيوية التكوينية، التي قادها (غولدمان)؛ ومن هنا يسعى النقد العلمي إلى بيان كيفية تفسير العمل الأدبي على أساس من بنيته الإيديولوجية التي هو جزء منها، والتي تحولت معالمها إليه بوصفه فنا له خصوصيته النوعية "(3).

وهذا ما يفسر لنا ظهور تيار من صلب البنيوية يعرف بـ (البنيوية الماركسية) كان (لوي ألتوسير) أحد زعماته؛ فقد حاجج (التوسير) بأن المنظومة الاجتماعية ليست كلية موحدة، بل إنها بنية غير محكمة، تتطور في داخلها مستويات وأنماط متباينة من الممارسة، في مراحل زمنية مختلفة (أفقد أفاد (التوسير) من معطيات الفلسفة الماركسية، لكنه حاول تخليص الماركسية من التأويلات البرغماتية، من أجل إثبات المعقولية البنيوية الني تهدف إلى تخليص الماركسية من أوهام الإيديولوجيا (أن التي ينظر إليها بوصفها وظائف عملية ليس من السهل الاستغناء عنها. وما دامت الإيديولوجيا تنطوي على هذه الأهمية، فإنها يمكن أن تكون موضوعا للتحليل العلمي، معتمدا في تصوره هذا على مفهوم البنية في الفكر الفلسفي الماركسي، فقال بشأن ذلك: إن الاتجاه العميق الذي

<sup>(1)</sup> الماركسية وفلسفة اللغة، ميخاتيل باختين:15.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:8، وتأصيل النص:9-10.

<sup>(3)</sup> الماركسية والنقد الأدبي:27.

<sup>(4)</sup> ظ: النظرية الأدبية:154.

<sup>(5)</sup> ظ: مشكلة البنية:28 و217، ولويس التوسير قارئا لماركس (شم)، عبد الوهاب شعلان.

يسود كل كتاباتي لا يرتبط بإيديولوجيا البنيوية، ونحن نامل أن يتمكن القارئ من وضع هذا التقدير- أو التحذير- موضع الاعتبار، مع العمل على التحقق من صحته، وبالتالي قبوله أو التسليم به"(1). وهذا الارتباط بالفكر الماركسي، هو الذي جعله يوسف بأن فيه من "الماركسية ما يجعله أكثر من مجرد مفكر بنيوي"(2).

وأفاد (غوندمان) أيضا من اطروحات (بياجيه)، ولاسيما في مصطلح التيار نفسه. يقول بشأن ذلك: "لقد عرفنا أيضا العلوم الإنسانية الوضعية، وبتحديد أكثر المنهج الماركسي بتعبير مماثل تقريبا (استعرناه، علاوة على ذلك، من جان بياجيه)، وهو البنيوية التكوينية "(3).

ومما تقدم، نرى أن المحبور الأساس الذي دارت حوله كل اجتهادات الفلسفة الماركسية المتعلقة بالأدب، يتمثل في نظرتها بأن الأدب لا يسعى لوصف الواقع المعيش والكشف عنه، وإنما يهدف أساسا إلى تغييره بطريقة علمية وعملية. وهذا ما أثر فيما بعد في المشروع البنيوي ومحاولته لعلمنة النقد والأدب.

# المحور الثالث: طرائق إرسال البنيوية التكوينية

لما بدأ الهجوم اليساري على البنيوية الشكلية، بدأ توجيه الأنظار إلى البنيوية التكوينية، بوصفها بحيلا "يساريا عن قرينتها التي شاع وصفها بصفة الشكلية في الكتابات اليسارية بوجه عام، وفي كتابات لوسيان جولدمان بوجه خاص "(4)؛ ومن هنا أخذت البنيوية التكوينية تتبع طرائق لإرسال مفاهيمها وآلياتها، من أجل تداولها، وبيان أفضليتها على قرينتها الشكلية.

وأولى الطرائق التي مهد بها (غولدمان) لمشروعه التكويني، أو نشره بها:

<sup>(1)</sup> مشكلة البنية:212.

<sup>(2)</sup> من:212

<sup>(3)</sup> دليل الناقد الأدبي:77.

<sup>(4)</sup> نظريات معاصرة:92.

الباب الأول. البنبوية

رول السبوت 1 علريقة الكتاب النقدي؛ فقد نشر دعتابه (العلوم الإنسانية والفلسفة) في بارس 1 علريقة الكتاب النقدي؛ فقد نشر منه لمناقشة التوانين الشبرى التي طريقة الكتاب النقدي، من منه لمناقشة القوانين المضبرى التي تعربارس عام 1952، مخصصا الفصل الثالث من مثل المتمية الاقتصادية.... عام1952، مخصصا السب عن مثل المتمية الاقتصادية، والوظينة الاقتصادية، والوظينة البندوية على وفق الفعتر الماركسي، من مثل المحتن (1). والحقادية، والوظينة البندوية على وفق الفعنظر مر ومفهوم الوعي المحتن (1). والحقيقة ان تضابد التاريخية للطبقات الاجتماعية، ومفهوم الوعي المحتن (1). والحقيقة ان تضابد الناريخية للطبقات الم المساس، والتأسيسي، في النقد البنيسوني هذا مهد الطريق إلى كتابه الأساس، والتأسيسي، في النقد البنيسوني هذا مهد الطريس بي الذي كان أطروحته للدكتوراه المتي هدمها إلى التكويني؛ وهو الكتاب الذي كان أطروحته للدكتوراه المتي هدمها إلى التكويني: وصو المنافقة عنوان (الإله الخفي- دراسة للرؤيا الماساون الجامعة الفرنسية، ونشرها تحت عنوان (الإله الخفي- دراسة للرؤيا الماساون الجامعة المرسي . و المسين عام 1955(2) ، فكان بمثابة "اعلان حاسم لافكار باسكال ومسرح راسين) عام 1955(3) ، فا الله المسكال ومسرح راسين عام 1955 الله المسكال ومسرح راسين عام 1955 الله المسكال ومسرح راسين المسكل ا وتأكيد دال على انبثاق البنيوية التكوينية في السنة نفسها الستي اعلن وسيد وسيد وسيد وسيد المناقضة بكتابه (المدارات الشاحبة)"(3) واثار فيها (شتراوس) عن انبثاق البنيوية المناقضة بكتابه (المدارات الشاحبة)"(5) واثار صدور هذا الكتاب ضجة ثقافية كبيرة في النقد الفرنسي الحديث (4) ومن الباحثين من يصفه بالحدث المهم: لأن صاحبه يحاول استشفاف المضامين الدالة في أعمال (باسكال) ومسرح (راسين) على "ضوء التحليل المادي الجدلي" (5). ومن ثم فهو دراسة تحليلية للأدب، تستند إلى الفلسفة الماركسية، بدلالة البنيات الذهنية الجماعية التي أنشأتها المجموعات الاجتماعية.

أما كتابه (نحو علم اجتماع للرواية) الصادر في عام1964، فإن القارئ الحذق لا يقع على نظرية اعتباطية، ومرتجلة، وإنما يرى صاحبة يسلط الأضواء على الأصول التي تتشكل بها الأشكال في الأثر الأدبي؛ ومن هنا وصفه كثير من النقاد، بأنه ناقد سوسيولوجي (6). والدارس يرى أن (غولدمان) بالفعل هو ناقد سوسيولوجي؛ لأن معظم أعماله

<sup>(1)</sup> ظ: العلوم الإنسانية والفلسفة ، لوسيان غولدمان:101-132.

<sup>(2)</sup> ظه البنيوية التكوينية والنقد الأدبى:41، والعلوم الإنسانية والفلسفة:22.

<sup>(3)</sup> نظريات معاصرة:99.

<sup>(4)</sup> فله: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة :162.

<sup>(5)</sup> تأسيل النص:24.

<sup>(6)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:29، والبنيوية التكوينية والنقد الأدبي:12.

النقدية تصب اهتمامها على علم اجتماع المعرفة، وعلم اجتماع الأدب، وجاء له ذلك من خلال ثقافته المادية التي تحمل في طياتها السوسيولوجية الجدلية، التي أرشدته إلى البنيوية التكوينية، بوصفها بديلا مناسبا، يركد العلاقات القائمة بين النتاج والمجموعة

ومن مؤلفاته النقدية الأخر التي أسهمت في إنماء أفكار البنيوية التكوينية وشيوعها للدى العاملة، كتابه (البنيات الذهنية والإبداع الثقافي) الصادر عام1970، و(الماركسية والعلوم الإنسانية) الصادر في العام نفسه، وهو عام انتهاء مسيرته الفكرية والحياتية. والغريب حقا أن (غولدمان) ظل يردد مفهوماته السابقة نفسها، التي تبناها في كتبه الأولى، بل نراه يؤكدها(1)، التي تشكل- في معظمها- أهم مرتكزات البنيوية التكوينية وخصائصها.

2= طريقة المقال؛ فقد أسهمت مقالات (غولدمان) بتعزيز مشروعه التكويني، ولاسيما أنه نشر كثيرا من المقالات، وكلها تكشف عن قدرته النقدية. ومن المقالات المهمة الكاشفة عن منهجه، مقاله (مدخل إلى كتابات جورج لوكاش)(2)، و(مفهوم البنية الدالة في الثقافة والتاريخ)(3)، و(علم اجتماع الأدب- الوضع ومشكلات المنهج)(4)، و(المادية الجدلية وتاريخ الأدب)(5)، و(الوعي القائم والوعي المكن) (6). ولهذا ، كان لـ (غولدمان) أثر جلي في إرساء المفهومات الأساس للمشروع البنيوي التكويني؛ فقد كان على درجة كبيرة من الوعي التنظيري النقدي، الذي تجلى في كتاباته السابقة، وبفضل وعيه هذا، وجدناه يؤدي مهمة كبيرة في إنقاذ البنيوية بصيغتها الشكلية، وتأسيس

<sup>(1)</sup> ظ: العلوم الإنسانية والفلسفة:25.

<sup>(2)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:22-23.

<sup>(3)</sup> ظ: من:30–31.

<sup>(4)</sup> ظ: نظریات معاصرة:86–87.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:13.

<sup>(6)</sup> ظ: من:33.

بنيوبة أكثر علمية؛ بنيوية تعمل إلى تحقيق فهم أعمق لأنشطة الإنسان في المستويين الفوقي والتحتي مما خلف حالة من القبول النقدي في العالم الغربي. ولكي تحقق البنيوية التكوينية انتشارها الواسع في شرق الوطن العربي وغربه، اتبعت طرائق عدة؛ ومن تلك الطرائق:

- 1// طريقة البحث الجامعي: ربما كانت بداية طرائق الإرسال في المغرب العربي، عن طريق البحث الجامعي، وكان ذلك في عام 1972، في البحث الذي أعده الناقد (محمد رشيد ثابت) بعنوان (البنية القصصية ومدلولها الاجتماعي في حديث عيسى بن هشام) (1)، وهو من الدراسات التي توظف منهج (غولدمان)، وذلك باعتماده على أهم معطيات البنيوية التكوينية.
- 1/2 طريقة المقال: اعتمد نقاد البنيوية التكوينية بعد ذلك، المقال طريقة ثانية، لتغطية الموقف الأدبي، والسيطرة السريعة على الساحة النقدية. ومن مقالات (محمود أمين العالم) المهمة مقاله عن (الأدب وقوانين السوق) الذي نشره في عام 1966، وكان تقديما موجزا للمدرسة الاجتماعية الجديدة لدراسة الأدب في فرنسا، متبنيا مسلك (غولدمان) وأفكاره، ولاسيما رؤية العالم (2).

ومن المقالات المبكرة بهذا المجال مقال (جمال شعيد) عن (النقد الأدبي الحديث كما يراه لوسيان غولدمان) الذي نشره في عام 1978 في مجلة (مواقف)، ومقال (حلمي شعراوي) عن (لوسيان غولدمان- بعض آرائه في الاجتماع والسياسة) المنشور في عام 1979 في مجلة (دراسات عربية). وكان ذلك ممهدا لمقال (محمد برادة) المهم المعنون بـ (الرؤية للعالم في ثلاثة نماذج روائية)، الذي نشره في عام 1980 في مجلة الآداب (3). أما مقال (جابر

<sup>(1)</sup> ظ؛ نظريات معاصرة، 105، واستقبال الآخر: 205.

<sup>(2)</sup> ظ؛ نظريات معاصرة:104.

<sup>(3)</sup> ظ: نظريات معاصرة:105-106.

عصفور) (عن البنبوية التوليدبة) المنشور في مجلة (فصول) في عام 1981 أ، فهو ذو فائدة كبيرة لقارئه؛ ذلك أنه ترجم فيه أهم دراسات (غولدمان) التحكوينية، والحكاشفة عن منهجه، وهي (علم اجتماع الأدب- الوضع ومشحكلات المنهج)، علاوة على أن (عصفور) كان باحثا أكاديميا في بحثه هذا، عرض أراه (غولدمان) وافكاره بحيادية مقنعة ومرضية، كاشفا عن رغبته في الإيمان بمثل تلك المعطيات، والإفادة منها في التحليل البنبوي لمنجزات الخلق الثقافي، من زاوية تشكيلها ودلالاتها.

الشكلية، شهد أيضا تقدما ملحوظا بالبنيوية التكوينية، ولاسيما في المغرب الشكلية، شهد أيضا تقدما ملحوظا بالبنيوية التكوينية، ولاسيما في المغرب العربي، فقد تزامن فيه ظهور دراستين، الأولى لـ(محمد بنيس) بعنوان(ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب مقاربة بنيوية تكوينية)، وقد بين الناقد أسباب تبنيه لهذا المنهج، استنادا إلى الوعي بالقوانين والبنيات الداخلية والخارجية للمتن الشعري، والكشف عن الربط الجدلي بينهما، من أجل الوصول إلى البؤرة المركزية (في الله النها على السؤرة المركزية (في الله الله الله المناهج السائدة في قراءة الأدب على الصعيد العربي أما الدراسة الثانية التي تحمل عنوان (محمد مندور وتنظير النقد العربي)، فهي للناقد (محمد برادة) الذي أعلن في المقدمة عن تنبيه للمنهج البنيوي التكويني (6).

وبعد ذلك توالت الأعمال النقدية عن البنيوية التكوينية، بين دراسات وشروح وترجمات. ومن تلك الدراسات، كتاب (نجيب العوية) (درجة الوعي في الكتابة) الصادر في عام 1980، موضحا أن منهجه النقدي في دراسته هذه (الواقعي الجدلي)؛ لأن البنيوية الشكلية عجزت عن "انسيطرة على النص وجوهر الواقع في آن، باعتبار العلائق العضوية بين الطرفين "(4). لكن ما البديل الذي يرتضيه (العوفي) بديلا عن البنيوية الشكلية؟

<sup>(1)</sup> ظ: عن البنيوية التوليدية، جابر عصفور:84.

<sup>(2)</sup> ظ: ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب:125 و176.

<sup>(3)</sup> ظ: محمد مندور وتنظير النقد العربي، محمد برادة:14.

<sup>(4)</sup> درجة الوعي في الكتابة:33.

إن العوق) بعترف بعدم الالتزام بمنهجه الجدلي، للحفاوة النقدية التي تحظى بها البنيوية، ومن ثم على الناقد أن يساير التعلور المنهجي الحاصل، ولهذا حاول المزاوجة بين المنهج الجدلي، والبنيوي، ويقول بذلك، وارى أن تفاعلا بين المنهج البنيوي الشحكلاني والمنهج الواقعي الجدلي، في إطار نظرية نقدية ناظمة، وهي إمكانية واردة يزكيها ويشجع عليها الواقعي الجدلي في إطار نظرية نقدية ناظمة، وهي إمكانية واردة يزكيها ويشجع عليها مشروع لوسيان غولدمان، أرى أن تفاعلا من هذا القبيل كفيل بأن يحقق ذلك المبتغي الصعب للممارسة النقدية، كفيل بأن يعزز موقع المنهج البنيوي وموقع المنهج الجدلي في أن المنهج المبدلي المنهج الشكلي؛ ذلك المنهج الذي يسماعده على التخلص من المنهج البنيوي بمسورته والمنهج الشكلي؛ ذلك المنهج الذي يسماعده على التخلص من المنهج البنيوي بمسورته الشكلانية، الذي لا يرى فيه أكثر من "تداريب ورياضيات فكرية يراد منها اختبار القوى في أحسن الفروض، واستعراض العضلات في أسوأ الفروض" (أن رغبة (العوف)) في الجمع بين منهجين نقديين، يحقق له "مقاربة نسبية ومحدودة سواء فيما يتعلق بتطبيق المنهج أو فيما يتعلق باحتواء النص واكتناهه" (أن.

ومن المحاولات الجادة في هذا المجال، دراسة (نبيلة إبراهيم) (نقد الرواية من وجهة نظر الدراسات اللغوية الحديثة) الصادرة في عام 1980. فالباحثة ترفض المناهج السياقية السائدة، التي تسميها بالتقليدية، في تحليل القصة، من حيث إنها غير "كافية لدراسة الأنماط القصصية" (4)؛ ذلك لأنها تهتم بما هو خارج النص، في حين أن الدراسات المقبولة هي الدراسات التي تجعل من النص غايتها القصوى "للوصول إلى الشيء الثابت والدائم الذي يختفي وراء الذاتية المختلفة "(5).

وبدءا من شانينيات القرن العشرين، بدأت الدراسات البنيوية التكوينية تشهد تقدما ملحوظا وعلى المستويين: التنظيري والتطبيقي، ف(جمال شحيد) يقدم دراسته

<sup>(1)</sup> من:34.

<sup>(2)</sup> من:35.

<sup>(3)</sup> من 30–31.

<sup>(4)</sup> نقد الرواية من وجهة نظر الدراسات اللغوية الحديثة، نبيلة إبراهيم: 6.

<sup>(5)</sup> نقد الرواية من وجهة نظر الدراسات اللغوية الحديثة:25.

التنظيرية بعنوان (البنيوية التركيبية- دراسة في منهج لوسيان غولدمان) في عام 1982، والناقد (محمد ساري) يقدم دراسة بعنوان (البحث عن النقد الأدبي الجديد) في عام 1984، وهي من الدراسات العربية التنظيرية التي عرضت بهذا المنهج، استطاع صاحبها أن يقدم صورة وافية عن البنيوية التكوينية وأعلامها، ومراحل تطور الرواية، واتجاهاتها المختلفة والمتطورة مع تطور المجتمعات، مستندا إلى مفهومات (لوكاش)، و(غولدمان) النقدية،

4// طريقة الترجمة: وهي من الطرائق التي بدأ بها تداول البنيوية التكوينية، بوصفها مصطلحا نقديا جديدا، وجعلتها تحقق التقبل لمعطياتها في المغرب العربي أولا، وكان الفضل الأول يرجع إلى الباحثين المغاربة، ك(بدر الدين عردوكي)، الذي ترجم الفصل الأخير من كتاب (غولدمان) المعروف بعنوان (من أجل علم اجتماع الرواية)، وكانت ترجمته بعنوان (المنهج التكويني في تاريخ الأدب) وصدرت في عام 1980<sup>(2)</sup>.

ومن الترجمات المبكرة، ما ترجمه (مصطفى المسناوي) لدراسة (غولدمان) عن (علم اجتماع الأدب الوضع ومشكلات المنهج)، وكانت ترجمته بعنوان (المنهجية في علم اجتماع الأدب) وصدرت في عام 1979<sup>(3)</sup>. وعلى الرغم من أن حركة ترجمة كتب (غولدمان) إلى العربية ضعيفة ولم تكن موازية لترجمته إلى اللغة الإنجليزية، أو غيرها من لغات العالم المتقدم، فإننا نجد هناك ترجمات لمجموعة من المقالات، ولم يجاوز ذلك إلى كتبه الأساس أو كتب البنيوية بوجه عام. وإذا أضفنا تأخر الاطلاع العربي على أفكار (غولدمان) وتطلعاته، إلى جانب ضآلة ما ترجم له إلى الآن، نجد أن الثقافة العربية بإزاء مظهر فعلي من مظاهر تخلف الثقافة ومتابعتها ما يحدث في العالم الغربي، مما يؤدي إلى عجزها عن من مظاهر تخلف الثقافة ومتابعتها ما يحدث في العالم الغربي، مما يؤدي إلى عجزها عن المشاركة الفعلية في إنتاج النظرية النقدية، ودليلنا على ذلك، أنه في مقابل ترجمة تصعة كتب لـ (غولدمان) إلى الإنجليزية من عام 1964 إلى عام 1980، نجد أنه لم يترجم إلى اللغة

<sup>(1)</sup> ظ: البحث عن النقد الأدبي الجديد، محمد ساري.

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:84.

<sup>(3)</sup> ظ:من:106.

الباب الأول: البنيوية

العربية كتاب واحد في هذه المدة التي تعتد إلى سنة عشر عاما<sup>(1)</sup>، وهي مدة ازدهار لبنيوية نتكوينية وتسيدها في الساحة النقدية. والكتاب الوحيد الذي ترجم لـ (غولدمان) من 1992، ترجمه (بدر الدين عردوكي) عن (علم اجتماع الرواية)<sup>(2)</sup>، أي بعد سقوط نجم البنيوية التكوينية، وظهور مناهج أخر، ابتعدت عن المشروع البنيوي، وربما انتقدته.

والباحث يرى أن عدم ترجمة كتب (غولدمان) في تلك المدة، يتعلق بعامل سياسي إيديونوجي، تشارك فيه المنظومة الثقافية التي تحكم المنظومات عامة، ومن ضمنها المنظومة الأدبية والنقدية، وترجمة تلك الكتب لا يخدم منظومتها وطابعها الإيديولوجي الذي تتبناه.

<sup>(1)</sup> ظ؛ نظريات معاصرة:95.

<sup>(2)</sup> ظ:من:95.

### المبحث الثاني

# الأدوات الإجرائية للبنيوية التكوينية

شدد (غولدمان) على دراسة البنية الفكرية والمجتمعية للنص، بغية الكشف عن درحة تمثل النصوص الإبداعية لفكر المجموعة الاجتماعية التي ينتمي إليها صاحب الأثر. وبهدف التحكم في المسار النظري العام للبنيوية التكوينية، طرح جملة من الأدوات الإجرائية الأساس، للبحث في بنية العمل الأدبي وتكوينه. وتبعا لذلك تقاسمت هذا المبحث محاور خمسة؛ المحور الأول اهتم برؤية العالم، والمحور الثاني بالبنية الدلالية، والمحور الثانث بالفهم والشرح، والمحور الرابع بالوعي المكن والوعي الفعلي، والمحور الخامس بالتماسك والانسجام.

### المحور الأول: رؤية العالم

يتمتع المنهج البنيوي التكويني بمرتك زات علمية متكاملة المعالم تبني جميعها نقدا سوسيولوجيا، وأولى هذه المرتكزات (رؤية العالم)، فهي مفتاح الفهم (الغولدماني)، وتكمن أهميتها عندما ندرك أن الإبداع بشكل جزءا من العلاقات الاجتماعية، ولا يمكن إدراكه إلا من خلال رؤية العالم الخاصة بالمبدع. وقبل أن نناقش مفهوم (رؤية العالم) لدى (غولدمان)، يبدو أنه من الضروري القول بأن هذا المفهوم ليس من ابتكاره، وإنما هناك مرجعيات سابقة عليه استمد منها هذا المفهوم، وقام بصوغها على نحو غير تقليدي، وعلى وفق منظور جدلي مادي.

ويتفق كثير من النقاد على أنه أفاد من مرجعيات كثيرة ومتنوعة في صوغ مقولة (رؤية العالم)(1) وبلورتها على نحو متجاوز للآلية التي وقع فيها التحليل الاجتماعي التقليدي للأدب؛ لكي يصب اهتمامه على بنية فكرية تتمثل في رؤية للعالم، تتوسط ما

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:108، ودليل الناقد الأدبي:78، ويمكن الإفادة من التمهيد ومقدمات الفصول، في: رسائل الإمام علي(عليه السلام) - دراسة بنيوية تكوينية (رسالة ماجستير)، عهود ثعبان.

بين الأساس الاجتماعي الطبقي الذي تصدر عنه، والأنساق المعرفية التي تحكمها هذه الرؤية وتولدها.

والواقع أنه استقى هذه المقولة ممن ربطوا بين الواقع المعيش وإمكانية فهمنا لهذا الواقع؛ وأهمهم:

- **ميغل**(1) الذي صب اهتمامه على البعد الشعولي للواقع وإمكانية وعيه، أو وعي أجزاء منه، ومن ثم ربط هذه الأجزاء بالكل(2).
- ب= ماركس(3) اندي تحدث عن النمطية التي ورثها عنه كل من (لوكاش) و(كوفلر)، وهي الوسيلة التي بوساطتها يمكن الكشف عن جوهر الواقع الاجتماعي (4).
- دلثي (5) الذي وجدنا من يرى أن التصور الحقيقي لمقولة (رؤية العالم) نشأ على يديه من منظور تأملي وليس من منشأ جدلي، لا يرتبط إطلاقا بالبحث عن مواطن انتساب المعرفة في لحمة الحياة الواقعية، وإنما في مناحي الكينونة المولدة لمجموعات روحانية شاملة (6)؛ ولذلك عاب (محمد نديم خشفة) على (دلثي) ومدرسته تطبيقهم هذه المقولة بصورة جد غامضة، وعدم نجاحهم في إعطائها وضعا إيجابيا دفيقا<sup>(7)</sup>. ورأي الناقد (خشفة) يرتبط علميا ومنطقيا بطبيعة المقولة نفسها، إذ لا يمكن عدها مقولة تأملية خالصة؛ لأنها على العكس تماما لا يمكن أن تولد وتتكون إلا بتجليها ضمن الواقع.

<sup>(1)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 37، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة: 179. (2) ظ: هيجل:433-434.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:37، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة: 179.

<sup>(4)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:37.

<sup>(5)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية،27، وتأصيل النص:40.

<sup>(6)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:97.

<sup>(7)</sup> ظ: تأصيل النص:40.

ت= لوكاش (1) الذي أفاد (غولدمان) منه استخدامه الروح والأشكال، ولاسيما في أطروحته (الإله الخفي)، واستطاع أن يحلل هذا المفهوم، وأن يخلصه مما اعتراه من طابع مثالي. فرؤية العالم كما يتصورها(لوكاش) هي الكلية الاجتماعية أو الوحدة الاجتماعية الشاملة<sup>(2)</sup>.

ومن هنا، يمكن ملاحظة أن استعمال(لوكاش) لمصطلح(رزية العالم) هو أقرب بطبيعته إلى (دلتي) منه إلى(غولدمان)، فكالإهما وصف بهذا الاصطلاح الروح الواحدة المهزة لكل حقبة من الحقب، وهو كما يلاحظ(بوالا) يستعمل هذا المصطلح للمرة الأولى في أثناء بحث أعده حول (ماكس ويبر) في دراساته المبرمجة للمبادئ الأساس للواقعية، ففي رأيه أن بنية النص الأدبي المحكمة يمكن أن تبنى في ضوء رؤية شاملة للعالم (3).

وما يميز (غولدمان) عن أستاذه (لوكش) أن هذا الأخير أعطاها صبغة فلسفية أكبر، وقطع بها شوطا بعيدا في مجال التعامل الأيديولوجي، في حين أن (غولدمان) تعامل معها بوصفها أداة تحليلية، لذا قام بتطويرها، خصوصا عندما يعالج(الرؤية) بوصفها بنية لا تفهم إلا في أدائها لوظيفة، وعندما يفهم هذه البنية في ضوء السيكولوجية المتطورة التي أفادها عن أستاذه النفسي (جان بياجيه)، فينظر إلى (رؤية العالم) من حيث تولدها عن مشكلات تتطلب حلا، ومن حيث هي نسق متلاحم يضع المشكلات مقابل حلولها، فتصبح (رؤية العالم)- والأمر كذلك- بنية شاملة، تهدف بنسقها المتلاحم إلى تطويع الموقف الذي تعانيه المجموعة، تماما، كما ينبع نسقها المتلاحم من الرغبة في تطويع الموقف، ولذلك كانت (رؤية العالم) بمثابة الخط المتلاحم والمترابط من المشاكل والإجابات (4).

ولذلك فإن هذه المقولة تمثل صلب فكرة البنية التي تقاس بها الأعمال الأدبية عند (غولدمان)، إذ إنها تمثل حلقة وسط بين الطبقة الاجتماعية، والأعمال الأدبية، فالطبقة تعبر من خلال رؤيتها للعالم، وهذه الرؤية تعبر عن نفسها عبر العمل الأدبي، وبذلك يمكن

<sup>(1)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:37، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة: 179.

<sup>(2)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:43، ودليل الناقد الأدبي:78.

<sup>(3)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:27.

<sup>(4)</sup> ظ مقالات ضد البنيوية:22-23، ونظريات معاصرة:108، و113-114.

عد علاقة العمل الأدبي بالطبقة الاجتماعية علاقة وثيقة، وأنه محصلة لهذه الطبقة. وشدد على هذه العلاقة، فقال: إن كل عمل أدبي عظيم ينطوي على رؤية للعالم تنظم عالم العمل الأدبي... ولذتك يجب على المرء أن يكشف في كل عمل فني عظيم حقا عن القيم المرفوضة التي تقمعها الرؤية التي تصنع وحدة العمل، فيكشف عن التضحيات التي يعانيها البشر في سبيل رفض هذه القيم وقمعها "(1)؛ وبهذا ينماز مشروعه بأنه اتخذ من النقد الأدبي مجالا أساسيا لبلورة منهج يحتكم إلى النص ذاته، ومستعملا منهجية سوسيولوجية وفلسفية لإضاءة البنيات الدالة، وتحديد مستويات إنتاج المعنى عبر أنماط من الرؤية للعالم.

والعمل الأدبي العظيم- كما تراه البنيوية التكوينية- هو الذي يعطي صورة لرؤية العالم، وعليه، فإن مبدعي هذا العمل ليسوا هم افراد متوحدون، وإنما يمثلون الروح الجماعية المعبر عنها، ولكي يكون الكاتب عبقريا، عليه، أن يعبر عن رؤية شمولية، وهذه الرؤية هي ظاهرة من ظاهرات الوعي الجماعي الذي يبلغ ذروة وضوحها المعنوي أو الحسي في وعى الكاتب.

ومن أجل إعطاء بيان واضح لـ(رؤية العالم) بوصفه مفهوما رئيسا في المنهج البنيوي التكويني، علينا، بادئ ذي بدء، أن نحدد هذه الرؤية، في التصور (غولدمان)، ومن ثم في تصورات تلامذته، ونحدد الدوافع التي تقف وراء اهتمامه بهذه المقولة، والشروط الواجبة، حتى تتحقق رؤية العالم؛ وبذلك نصل إلى مفهوم معرفي يساعدنا على فهم العلاقة بين الأجزاء والكل داخل كل بنية من منجزات الخلق الثقافي.

إن تصور (غولدمان) للعمل الأدبي ينطلق من منظور مادي جدلي، فالعمل الأدبي هو التعبير عن رؤية للعالم، لذلك فهو لا يعبر عن مؤلف فرد، وإنما عن الجماعة التي ينتمي إليها الأديب، ويعبر عن رؤيتها وتطلعاتها للعالم سواء بطريقة شعورية أو لا شعورية (2)؛ ولذلك فإن الذات الجماعية هي المناسبة للتعبير عن رؤية العالم، إذ يجب التخلي عن الـ (أنا)

<sup>(1)</sup> نظريات معاصرة:165.

<sup>(2)</sup> ظ: التحليل الاجتماعي للأدب:170 ، والبنيوية التكوينية والنقد الأدبي:48-49 ، وفي البنيوية التركيبية 140 ، والمسرد النسائي ورزية العالم (ش.م) ، عبد النور إدريس.

والتعبير بال(نحن) من أجل تحقق (رؤية العالم) المعبرة عن طبقة اجتماعية معينة؛ ومن هنا جاء تعريفه لها بقوله: هي "بالتعديد هذا المجموع من التطلعات والأحاسيس والأفتار التي توحد أعضاء مجموعة معينة وفي الأغلب طبقة اجتماعية، وتجعلهم في تعارض مع المجموعات الأخرى"(1).

وقد وضح ذلك بصورة أكثر دقة في مقالته (موضوع الخلق الثقافي) فرأى: 1/ أن الأعمال الكبرى تحيل إلى رؤى للعالم، لولاها لظلت غير مفهومة.

ب/ أنه لا أحد يستطيع أن يصنع لنفسه رؤية للعالم، وأن هذه الرؤية تولد، بالضرورة، من طرف مجموعة اجتماعية قبل أن يصورها الكاتب<sup>(2)</sup>، بمعنى أنها رؤية غير فردية، بل اجتماعية، تنتمي إلى طبقة اجتماعية، وهي وجهة نظر متناسقة لمجموعة من الأفراد؛ وهذه الرؤية الجماعية للعالم التي تعيشها المجموعة بشكل طبيعي تؤثر في الفرد الكاتب المبدع، وعلى هذا الكاتب أن يستوعب هذه الرؤية في مجموع أجزائها ويعبر عنها، بواسطة اللغة، ويتم ذلك إما على المستوى المفهومي أو-في الأقل-على مستوى الإحساس.

إن أهم شرط لتحقيق الرؤية-إذا- هو أنها يجب أن تكون جماعية بالضرورة؛ ذلك لأن تجربة الفرد وحده قصيرة ومحدودة جدا<sup>(3)</sup>، بحيث لا يمكنها من خلق(رؤية للعالم) تخلقها ذات جماعية مجاوزة للفرد الذي هو طرف فاعل فيها ضمن الطبقة الاجتماعية التي بنتمى إليها.

ومن هنا نفهم أن الموضوعات الحقيقية للإبداع الثقاية، هي في الأساس موضوعات جماعية، وهي وإن كانت تصدر عن الإبداع الفردي، فإنها إنما تصدر عن الفرد الخلاق

<sup>(1)</sup> العلوم الإنسانية والفلسفة:17، والبنيوية التكوينية والنقد الأدبي:56، وتأصيل النص:44، واتجاهات النقد الأدبي الفرنسي المعاصر:62-63، والمذاهب النقدية الحديثة:205.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:57، والبنيوية النكوينية(ش.م)، د.جميل حمداوي.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 100، وتطور المناهج الاجتماعية في النقد الأدبي، دعبد الهادي الفرطوسي:34-35.

الجمعي، والتطابق المنشود يحدث بين الرؤية الكونية المعبر عنها ضمن العمل الأدبي، وبين الرؤية الكونية الكونية السائدة لدى الجماعة، وليس بين بنيات العمل الأدبي وبين الحياة النفسية أو الفردية للأشخاص.

وتنجلى ريادة (غولدمان) النقدية بقدرته الإبداعية في الدعوة والاهتمام بـ (رؤية العالم) في التنظير لها، وتطبيقها، في كتابه (الإله الخفي- دراسة في الرؤية المأساوية في افكار باسكال ومسرح راسين) عام 1956. وهذا الاهتمام تقف وراءه عوامل شتى؛ منها سياسية بالأساس، ومن ثم، اجتماعية، ولاسيما بين سنوات 1949-1953، وهي المدة التي شهدت مهاجمات عنيفة تعرضت لها الستالينية، وضياع الطبقة العاملة بين الستالينية المتعصبة، واليمين المعادي للنزعة الشيوعية (1). وقال بذلك (غولدمان): إن "المثقفين الاشتراكيين في العالم كله قد عانوا سنوات طويلة من الستالينية كأنها قدر مأساوي وحتمي (2). وجاءت العالم كله قد عانوا سنوات طويلة من الستالينية كأنها قدر مأساوي وحتمي (1). وجاءت معالجته للمأساة جدلية ماركسية، وليست وجودية ذاتية. فالوجودية تعلو بالذات على حساب الجماعة، في حين أن (غولدمان) يدرك تمام الإدراك أن الجدلية الماركسية هي التي تحقق تجاوز الفرد المتوحد، وتحقيق الفاعل الجمعي، المعبر عن رؤية مشتركة للعالم.

ولكي يثبت صحة رؤيته لرؤية العالم، تحرك في أطروحته على وفق مرحلتين؛ هما:

(أ) مرحلة ازدهار الحكم المطلق في فرنسا في القرن السادس عشر. (ب) مرحلة ما بين 1637-1638 وهي المرحلة التي نشات فيها حركة دينية تعرف برالجنسينية)، ليصل إلى أن رؤية العالم ترتكز على أقانيم هي (الله، والعالم، والإنسان)، وأن هذه الأقانيم تقابل مقولة جوهرية هي (الكل أو اللاشيء) (6).

وقد اكتشف (غولدمان) هذه الرؤية الشمولية تجاه العالم، في خواطر (باسكال)، ولعل خير مثال لذلك، قول (باسكال): "لو بدأ الإنسان بدراسة نفسه لرأى مقدار عجزه عن

<sup>(1)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 62.

<sup>(2)</sup> في البنيوية التركيبية:62.

<sup>(3)</sup> ظ؛ البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:76، ومقالات ضد البنيوية:10، ونظريات معاصرة:126، وفي البنيوية التركيبية:64، 121،121، وتأصيل النص:12، 126.

تجاوزها. فكيف وهو جزء يحون قادرا على معرفة الدلا ولعله يتامل على الأقل معرفة الأجزاء التي هو بعضها. ولكن أجزاء العالم مرتبط بعضها ببعض، ومتعلق أحدها بالأخر بحيث يفدو مستحيلا وفي ظنني معرفة أحدهما دون الآخر ودون معرفة الكل "(أ). فراباسكال) يحث على الشمولية، وعلى القراءة الجديدة للعلاقة بين الداخل والخارج، والسياق والنسق؛ لأن الشمولية تعني أن الخارج يتجلى ضمن نسق الداخل، وفي إطار البنية حسبان لها ما لم تحقق رؤيا العالم.

ومن هنا، وصل (غولدمان) من دراسته لخواطر (باسكال) والمآسي الأربع لـ (راسين) إلى أن محتوى هذه الأعمال، وبنيتها، تفهم بكيفية أفضل في ضوء التحليل المادي الجدلي، وأن مقولة (رؤية العالم) هي المحور لجوهري لتلك الأعمال (2)؛ ولهذا، عمل على كشف التماثل الحاصل بين مآسي (راسين) وأفكار (باسكال)، على الرغم من الاختلاف الواضح في السيرة الذاتية لكل واحد منهما، من حيث إنهما تمكنا من التعبير عن رؤية شمولية مشتركة (6).

وتنبثق أهمية دراسة (غولدمان) (الإله الخفي) من موضوعها الأساس المتمثل بدراسة الوقائع الإنسانية، بوصفها أبنية كلية ذات دلالة تتسم بأنها عملية ونظرية وانفعالية على السواء، وأن هذه الأبنية لا يمكن البحث بها إلا من خلال البحث العلمي<sup>(4)</sup>، وما ذلك إلا من أجل فهم العمل الأدبي فهما موضوعيا قائما على تحليل الوضع الاجتماعي والسياسي والاقتصادي الذي أنتج مثل هذه الرؤية، أي أن العمل الأدبي والفلسفي بعيدان إنتاج الإيديولوجيا المهيمنة على أرض الواقع الفعلي.

<sup>(1)</sup> تأصيل النص:26–27.

<sup>(2)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:24، وفي البنيوية التركيبية:26.

<sup>(3)</sup> ظ: تأصيل النص:21، ونظريات معاصرة:126.

<sup>(4)</sup> ظ: التحليل الاجتماعي للأدب:23، ومقالات ضد البنيوية:23، والمذاهب النقدية الحديثة: 187.

# المحور الثاني؛ البنية الدلالية

من المفهومات المركزية التي يذهب (غولدمان) إلى التشديد على أنها حجر الزاوية في فهمنا للعلوم الإنسانية التي تقوم أساسا على التحليل الدقيق لأنشطة الإنسان في المستويين، البناء الفوقى، والبناء التحتى،

إن مقولة (البنية الدلالية) ناتجة عن معطيات سابقة لـ (غولدمان)، تقف وراء اهتمامه بها؛ فقد أفاد من:

- 1)) ماركس الذي شدد عليها من قبل<sup>(1)</sup>، ولا جدال في القول بأن فلسفته هي القاعدة الذهبية التي يستند إليها (غولدمان) في مشروعه البنيوي التكويني. وقد أكد (سامي نايد) ذلك، ورأى في أعمال (ماركس) الأساس النظري الذي يستمد منه المشروع (الغولدماني)<sup>(2)</sup>.
- 2)) لوكاش في معطيات المتمثلة بـ(الروح والأشكال)، و(التاريخ والسوعي الطبقي)<sup>(3)</sup>، التي أمدته بمفهوم(البنية الدلالية) التي جاءت على هيأة أقانيم ثلاثة مشتركة في كتابات الأولى؛ وهنده الأقانيم (الشكل، والبنية، والشمولية) هي نفسها(البنية الدلالية)، بتأكيد (غولدمان) نفسه (<sup>4)</sup>، فهي- وإن اختلفت التسمية تدل على المضمون ذاته.
- 3) بياجيه في نتائجه التي وصل إليها في أشاء اشتغاله على المبادئ الماركسية الخاصة بالمستوى السوسيولوجي، وتوقف أمام النماذج الجديدة التي خرجت بها هذه الأبحاث، ولاسيما مفهوم الوعي الجمعي، والشمولية (5).

<sup>(1)</sup>ظ؛ مقالات ضد البنيوية:30.

<sup>(2)</sup> ظ: العاوم الإنسانية والفلسفة .26.

<sup>(3)</sup> ظ: نظريات معاصرة:107.

<sup>(4)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:19–20.

<sup>(5)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:31.

ويشكل مفهوم(البنية الدلالية) اداة رئيسة للبحث عند (غولدمان) يفترض فيه وحدة الأجزاء ضمن كلية، والعلاقة الداخلية بين العناصر، والانتقال من رؤية سكونية إلى رؤية دينامية، من حيث إن البنية تخضع لسيرورة تحولية ويجب أن تتوقف عن حسبانها بنية ساكنة مستقلة عن سلوك الأفراد (1). فهي بنية تعمل على دراسة مجموعة من الأفعال البشرية وفهمها من زاويتين متكاملتين، الأولى تركيب البنية من أجل إيجاد بنية جديدة، والثانية تفكيك البني القديمة التي تحققت في الماضي، والتي كانت تصبو إليها المجموعة الاجتماعية نفسها قبل ذلك (2)، ولهذا فإن تركيب البنية يعمل على إيجاد التوازن والتواصل بين الفرد والمجموعة التي ينتمي إليها؛ ولذلك كان يردد بأن علينا أن ندرك أن لكل بنية دلالة، وأن هذه الدلالة نتاج ذات فاعلة ومحققة لوظيفة، فإذا حذفنا الذات واستبعدنا الوظيفة دمرنا دلالة البنية، وحولناها إلى مجرد نسق جبري مغلق (3).

ومن هذا المنظور، يمكن القول إن لكل عمل أدبي وظيفة دالة عند مبدعه، ولكن هذه الوظيفة لا تتصل اتصالا مباشرا بالبنية التي تحكم العمل، وإنما قد تتعارض معها، وأنه لا وجود للبنية-إذا- من دون وظيفة، كما أن وجود الوظيفة هو الذي يحدد البنية، كما لا وجود للاثنين معا من دون ذات مجاوزة للفرد تواجه مشكلا تاريخيا محددا.

وما دام الأثر الأدبي يمثل بنية متولدة عن بنية كبرى، فإنه يؤدي وظيفته في الاتجاه الذي تتجه إليه البنية الكبرى؛ وذلك على نحو يؤكد أن وظيفته هي التي تصنع بنيته، وتكسبه دلالته التي لا تفهم خارج إطار هذه البنية الكبرى. ويعني هذا أن البنيوية التكوينية منهج يشتغل على مستويين متلاحمين، داخل العمل الأدبي وخارجه؛ فهو منهج لا يفهم العمل الأدبي إلا من حيث هو نسق من العلاقات المتلاحمة داخليا، ولكنه لا يفهم هذا

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبى:46.

<sup>(2)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:85–86.

<sup>(3)</sup> ظ: نظريات معاصرة:141-142، ورؤية العالم- مدخل إلى البنيوية التكوينية (شم)، د.جميل حمداوى.

#### الساب الأول: البنيوية

النسق على أنه مغلق، مستقلا عن غيره، بل يفهمه من حيث هو وظيفة دالة على مستوى التلاحم الداخلي في العمل نفسه (1).

ويؤكد (غولدمان) وبشدة بأن تلاحم النص الأدبي ليس تلاحما منطقيا، وإنما هو تلاحم دلالي، والجواب على التساؤلات التي تثار حول نظم النص الأدبي لا تهدف إلى فهم الجانب التطبيقي من عملية الإبداع فحسب، وإنما الغاية من ذلك أن يسلط الصوء على رؤية النص للعالم، ومهمة الباحث الانتباه إلى البنية القادرة على إقامة علاقة شاملة أقرب إلى الشمول بينها وبين الأثر الأدبي (2). وقد نعثر من خلال هذا الطرح على جوانب تكشف عن التماثل بين النظريات التي كانت تطرح هذا النساؤل على المستوى الفردي فقط، ولكننا بالعودة إلى مفهوم البنية الشاملة، سنجد أن الأسس الجمالية للعمل الأدبي قد أصبحت واضحة وجلية للعيان، يقول: "إن القيم الجمالية هي وليدة النظام الاجتماعي، وهي مرتبطة ارتباطا وثيقا بالمنطق الجمعي" (3).

فالعمل الأدبي بنية جمالية دالة يتحدد طابعها الجمالي بما تنطوي عليه عناصرها الأدبية المكونة من تلاحم دال. يقودنا إلى دلالة لا تنفصل عن تولد العمل، وتحدد قيمته بالقدر الذي تحدد منهج دراسته. لذا وجب على الباحث الذي يتبنى التحليل البنيوي التكويني أن يقوم بعمليتين إحداهما مكملة للأخرى؛ الأولى أن يبحث عن المقومات الأساس التي تعطي العمل الفني وحدته، أو بنيته الدلالية. وتقوم هذه الوحدة على دراسة مختلف العناصر المكونة للعمل. والعملية الثانية هي أن يقيم صلة مستمرة ببن البنية الدلالية من جهة، ورؤى العالم وفق منظور الطبقات الاجتماعية والبنية الذهنية وإطارها الاجتماعي والاقتصادي في مرحلة تاريخية من جهة أخرى (4).

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:122–123، وتأصيل النص:11، ومناهج الدراسات الأدبية الحديثة، د.عمر محمد الطالب:242–243.

<sup>(2)</sup> ظ: تأصيل النص: 11، ودليل الناقد الأدبى:77.

<sup>(3)</sup> مقالات صد البنيوية:35.

<sup>(4)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:46-47، 83، ودليل الناهد الأدبي:78، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:178.

وهذا يحتم علينا الرحوع إلى تاريخ المجتمع الذي نشأ فيه العمل الأدس ذلك أن العمل الفردي هو إسهام لفهم هذا التاريخ العام الشامل ففهم التاريخ يقتضي فهم المعطيات والنطورات لحاصلة، ولذا كان(غولدمان) يقول: إذا أردت أن أشرح خاطرة لباسكال توجت علي الرجوع إلى جميع خواطره وفهمها، وشرح نشأتها بالرجوع إلى الجانسينية، ولفهم الجانسينية ينبغي ربطها بطبقة نبلاء، وهكذا "(ا).

ويعني هذا أن البنيوية التكوينية تهدف إلى ربط النص الأدبي بحركة التاريخ الاجتماعي الذي ظهر فيه، وهذا ما يساعدنا على فهم البنية الدلالية للعمل الأدبي بصورة شمولية، بحيث يستحيل علينا أن نفهم لجزء دون ارتباطه بالكل، فالجزء مرتبط بالكل، ويستحيل فهمه على حده، دون إحالته إلى مجمل النص الذي يجمع كافة الإجابات الاجتماعية والتاريخية التي تشكل رؤية معينة للعالم في تضاعيف النص<sup>(2)</sup>. غير أن هذه البنية لا تتجلى في فكر أفرد المجموعة البشرية جميعهم، وإنما تحضر "بشكل استثنائي عن طريق الفكر العلمي أو الفلسفي، أو عن طريق العمل الاجتماعي أو العمل الذي يقوم به أفراد متميزون أمثال كانط ونابليون وراسين "(3).

وأي فرد لا يمكن أن يكون بنية ذات دلالة ما لم تكن هذه البنية مندرجة ضمن البنية الشمولية للطبقة الاجتماعية التي هو منها. فينبغي أن تكون ثمة علاقة جدلية بين الفرد والمجموع، وأن يكون أحدهما مكمل للآخر، فالبنى الفردية تسهم في نشكل البنية الشمولية؛ لأنها جزء منها، والبنية الشمولية تصوغ بنى الأفراد، وهنا تكمن أهمية التطبيق الذي يتم على شكل متواليات من التقدم والتراجع من حيث هو تشخيص للجانب النظري من مفهوم البنية الدالة<sup>(4)</sup>، وبوساطة الاندماج بين الأفراد والبنية الشمولية يحقق الفرد ذاته.

<sup>(1)</sup> في البنيويـة التركيبيـة: 45، 83، وظ: تحليـل الخطـاب الأدبـي علـى ضـوء المنـاهج النقديـة الحديثة: 178.

<sup>(2)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:4-81 ، والمذاهب النقدية الحديثة:191.

<sup>(3)</sup> في البنيوية التركيبية:80.

<sup>(4)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:34.

ويطلق (غولدمان) على التطابق المحن بين موهبة الفرد، والظروف الزمانية والاجتماعية اسم (عبقرية). فالعبقرية بمفهومه ليست موهبة ذاتية خالصة ، وإنما هي تربط بين الفرد النابغ والجماعة التي ينتمي إليها في الزمان والمكان، ف(نابليون) مثلا لم يكن ليشتهر لو وجد في مجتمع يختلف عن المجتمع الفرنسي (١).

## المحور الثالث، الفهم والشرج

يعتمد المنهج البنيوي انتكويني-عند تحليل النص الأدبي- مستويين؛ هما: الفهم، والشرح. وهما يتكاملان في أثناء التحليل الأدبي. ففهم العمل الأدبي فيما تراه البنيوية التكوينية عملية عقلية إلى أقصى حد، أي أنها تقوم على أدق وصف ممكن لبنية دالة دون أية إضافة إلى نص العمل الأدبي؛ ذلك أن فهم النص مشكلة تتعلق بالتلاحم الداخلي للنص. وهي مشكلة لن تحل إلا بافتراض أن النص، كل النص، وليس أي شيء سواه، هو ما يجب على الباحث أن يتناوله ويبحث في داخله عن بنية شاملة ذات دلالة (2)؛ ولذلك يجب أن تفهم "مقولة النتاج كحالة خاصة متميزة للسلوك الإنساني، أن يعبر عن بنية دالة تتتمي لا إلى الفرد بل إلى المجموعة أو إلى الطبقة التي يمثلها هذا السلوك"(3). ومن هنا شاع الاعتقاد بأن كل سلوك إنساني يحمل بعدا ضمنيا بالضرورة، لا يظهر إلا بعد البحث عن أماراته وتقصيها؛ وهذا ما يتجلى في عملية (الفهم).

إن عملية (الفهم) هذه لم تعد ذات طابع حدسي، بل صارت تمر بجملة من المواضعات المعقدة التي لا يمكن الفصل فيها بين سوسيولوجيا الشكل الأدبي وفعل القراءة. وعليه فإن هذا الفعل ليس "نشاطا بريئا مساويا لنفسه عبر العصور، فالتواصل الاجتماعي بكل تناقضاته التاريخية هو الوسيط الذي تكتسب فيه الظاهرة الأدبية وجودها النوعي"(4).

<sup>(1)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 45، وجولدمان والبنيوية التوليدية (ش.م)، منتدى اللسانيات، ومن أجل الانفلات من قبضة غولدمان(ش.م)، عبد النور إدريس.

<sup>(2)</sup> ظ: العلوم الإنسانية والفلسفة:18، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:165، والمذاهب النقدية الحديثة:191، وموسوعة النظريات الأدبية:336. (3) البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:51.

<sup>(4)</sup> الماركسية والفن-مدخل إلى الواقعية الاشتراكية، إبراهيم فتحي:15.

غير أن لكل عملية مخاطر على الباحث الانتباه لها، ومن مخاطر عمالية (الفهم) اكتشاف عدد من البنيات الدلالبة في الأذر الأدبي الواحد، تدل دلالة جزئية، ونعلم الباحث الانتباه إلى البنية القادرة على إقامة علاقات شمولية ببنها وبين الأثر الأدبي، وعليه أن يلتزم بعدم إضافة عناصر خارجية للنص أو دلالات غير مستخرجة من النص داته،

وإذا كان(الفهم) هو الكشف عن بنية دالة متأصلة في العمل الأدبي، فإن (الشرح) هـو إدمـاج هـذه البنيـة بوصفها عنصـرا مكونـا في بنيـة شـاملة لا يستكشفها الناقد في تفصيلاتها، بل يستكشفها بالقدر الذي يعينه على أن ينفهم العمل الذي يدرسه. إن المهم هو أن تؤخذ البنية المحيطة بوصفها موضوعا لـ(الشرح) و(الفهم)، عندئذ ينقلب ما كان شرحا ليصبح فهما، مما يحتم على الباحث في مرحلة الشرح أن يتصل ببنية جديدة أوسع وهكذا(1). ويمكننا القول إن (الشرح) يمت إلى بنية واسعة، تشتغل في الدرس الاجتماعي على مستوى البنية الخارجية الأشمل، في حين تختص عملية (الفهم) بالبنية الداخلية للعمل الأدبي؛ لذلك فهي تشتغل على الدرس الأدبي (2)، يقول (غولدمان): إن الشرح يتصل، تحديدا، بما يتجاوز نص العمل الأدبي، أم التفسير[الفهم] فإنه ملازم لنص العمل الأدبي؛ ذلك لأن فهم الظاهرة هو وصف بنيتها وعزل معناها. أما شرح الظاهرة فهو الإبانة عن تولدها على أساس من وظيفة تنطلق من ذات"<sup>(3)</sup>.

غير أن الحركة ما بين(الفهم) و(الشرح) ليست حركة متعاقبة تسير في اتجاه أفقي لا يتكرر، وإنما هي حركة متعاكسة، فنحن ننطلق من (الفهم) إلى (الشرح)، ثم نعدل ين (الفهم) في ضوء (الشرح)، وهكذا حتى نصل إلى أدق إدراك للبنية الدالة في العمل المدروس.

ويوضيح (غولدمان) ذلك بمثل مستخرج من دراسته لمسرح (راسين)، وأفكار (باسكال)، بقوله: "إن إبراز الرؤية هو بمثابة التأويل بالنسبة لمسرح راسين

<sup>(1)</sup> ظ: العلوم الإنسانية والفلسفة:18 ، ونظريات معاصرة:129.

<sup>(2)</sup> ظ: فِي البنيوية التركيبية:85.

<sup>(3)</sup> نظريات معاصرة:129.

#### الباب الأول، البنيوية

ولخطرات باسكال، أمنا استخراج البنية الدلالية للجانسينية[..] فهنو فهمها وشرر نشأة (جدور) خطرات باسكال ومسرح راسين، كما أن استخراج بنية طبقة أشراف الرداء ي القرن التاسع عشر، هو فهم لتاريخ هذه الطبقة وشرح لنشأة الجانسينية... إلخ "(١)، فالحركة التي تسير عليها عمليتا الفهم والشرح حركة دائرية؛ وبذلك يمكن أن نقول إن لحظة (الفهم) تسبق (الشرح)، غير أن (الفهم) وحده ناقص يحتاج إلى فعل (الشرح) حتى يكتمل؛ ذلك أن (الفهم) عملية مجردة من أي معنى إذا لم تؤد إلى عملية الشرح أو الدراسة التكوينية للنص. ويترتب على ذلك إدراك صعوبة فصل(الفهم) المحايث عن(الشرح) بوساطة البنية المحيطة، وصعوبة التقدم في أي مجال من مجالي الفهم والشرح إلا لمراوحة مستمرة بينهما. فليس "الشرح والفهم عمليتين ذهنيتين مختلفتين، بل هما عملية واحدة، ولكل منهما إطاره المرجعي الخاص به "2". ومع ذلك بمكن التفريق بينهما من حيث إن الفهم يقصد به "وصف العلاقات المكونة الأساسية لبنية دلالية. وبالطبع فإن العلاقات العاطفية القائمة بين الباحث والشيء المدروس تستطيع أن تحبيد هذا الوصف أو تتحسس منه (تعاطف، نفور، تعرف)، وكذلك، أيضا بالنسبة للحدوس العابرة، شأنه في ذلك شأن كل الأنساق الذهنية "(3)، وإن (الشرح) يقوم على "إدخال بنية دلالية في بنية أخرى أوسع منها تكون فيها الأولى جزءا من مقومتها"(4). ومن ثم فنحن مطالبون بالقيام بعملية مزدوجة على مستوى الإجراءات التطبيقية؛ محورها الأول هو(الفهم) القائم على علاقات الأجزاء بالكل في العمل الأدبى، ومحورها الثاني هو(الشرح) القائم على تماثل أو تجاوب هذه العلاقات بين الكل والأجزاء مع العلاقة بين الأعمال والمجموعة الاجتماعية أو الطبقة (5). وحركة

<sup>(1)</sup> في البنيوية التركيبية:85 ؛ ونظريات معاصرة:130.

<sup>(2)</sup> الحركة القومية والإبداع القصصي— محاولة دراسة سوسيولوجية للرواية العربية، بدر الدين عردوكي:124.

<sup>(3)</sup> في البنيوية التركيبية:85 ؛ ونظريات معاصرة:84.

<sup>(4)</sup> في البنيوية التركيبية:85.

<sup>(5)</sup> ظ: المسرح بين الفن والفكر:70، والمؤثرات الأجنبية في النقد العربي الحديث:41.

المراوحة بين العمليتين هذه لا تدني بكليهما قط إلى حال من الاتحاد، بل إلى حال من الناقلة الفاعلة.

ويرى (غولدمان) أن هذه المراوحة هي الأساس الذي تقوم عليه وحدة العملية المنهجية و(الفهم) و(الشرح)؛ ولنذلك فإن أيا منهما لا يمثل إجراء مباينا للأخر، بل هما وجهان الإجراء مركزي، إذ يتضمن (التفسير) وصف البنية المتاصلة في الموضوع المراد تدريسه، وينطوي (الشرح) على إدماج البنية المفسرة في بنية اشمل، كاننا بإزاء العملية المنهجية ذاتها، ولكن من زاويتين مختلفتين من حيث التطبيق(1).

ويترتب على ذلك من الناحية التأويلية ما يتخذه مفهوما(الفهم) و(الشرح) عند (غول دمان) من وضع مختلف للمعنى الشائع في المعجم، وكذلك التناقض الواضح لتعاليم(الكانتية) الجديدة التي تشدد على انفصال عملية(الشرح) السببي ومجاله العلوم الطبيعية، عن (التفسير) والشرح ومجالهما العلوم الاجتماعية والتاريخية؛ ولذلك فإن (غولدمان) بتشديده على وحدة (الفهم) و (الشرح) على النحو الذي ينطوي على معنى المناقلة في تبادل التأثر والتأثير ما بين العمليتين، يؤكد نوعا من النزعة السياقية الجذرية، فيما يرى (جورج هواكو)؛ نزعة تدعم النمط المتلاحم للعملية الإدراكية للموضوع المفسر (2.

و (غولدمان) لم ينكر أهمية الكاتب في (تفسير) العمل، ولكنه لم يعط امتيازا في التفسير، بل عده واسطة ضرورية لا تفسر وحدها تأصل النص وتكوينه (3)، وأكد أنه لا أحد "يفكر في نفي كون الإنتاج الأدبي أو الفلسفي هو من صنع الكاتب، وكل ما هنالك أن له منطقه الخاص، وأنه ليس إبلاغا تعسفيا. ثمة تماس داخلي لنظام من التصورات ولمجموعة من الكائنات الحية في عمل أدبي. وهذا التماسك يؤدي إلى أنها تشكل كليات"(4). ومن هنا يصبح شأن المقاصد الواعية شأن أي عمل نقدي آخر يمكن

<sup>(1)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 45، وتأصيل النص: 68 - 69، ومن أجل الانفلات من قبضة غولدمان(شم).

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:132.

<sup>(3)</sup> ظ: المادية الديالكتيكية وتاريخ الأدب والفلسفة، لوسيان غولدمان:14.

<sup>(4)</sup> من:14.

#### الباب الأول: البنيوية

أن يفيد منه الناقد، شريطة أن يؤسس تفسيره الخاص، مستندا إلى معطيات النص وحده، من دون أن يمنح المقاصد الواعية أية قيمة متميزة. ونتيجة لذلك، يتضح تكوين الأثر الأدبي عن طريق العلاقة القائمة بين البنيات الدلالية المنتزعة من خلال القراءة المنفسيرية، وبين البنيات الذهنية المكونة للوعي الجماعي لفئة أو طبقة اجتماعية (أ). أما في حالة تجاهل الناقد المقاصد الواعية للكاتب تجاهلا تاما، فإنه- بذلك- يكون قد حرم صنيعه من الإفادة من معطيات تجريبية، يمكن أن تساعده في عملية (الشرح)، ولو بطرائق غير مباشرة. ولو حدث عكس ذلك، وتحيز الناقد لهذه المقاصد، فإنه يحيل النقد الأدبي إلى نوع آخر من التراجم والسير، وتتجلى خطورة هذا الأمر في فرض مبدأ خارجي مغاير للعمل الأدبي نفسها. وهذا ما لأدبي (عولدمان) تأويلا خارجيا لا يقع في دائرة عمليتي (الفهم) و(الشرح)؛ لأنه تأويل يتجاوز براه (غولدمان) تأويلا خارجيا لا يقع في دائرة عمليتي (الفهم) و(الشرح)؛ لأنه تأويل يتجاوز النص إلى خارجه، ويتباعد عن عمل عملية (الشرح) من حيث إنها تؤسس حقيقة التولد النص إلى خارجه، ويتباعد عن عمل عملية (الشرح) من حيث إنها تؤسس حقيقة التولد ليست عنصرا فاعلا في (شرح) الأثر الأدبي، كما هو حال المقاصد الواعية؛ ذلك لأنه ليست عنصرا فاعلا في الأعمال الأدبية زاد استقلال وجودها الخاص، ومن ثم قدرتها على أن تسلم نفسها إلى (الشرح) ذاتيا بوساطة تحليل وعي الطبقات الاجتماعية المختلفة (أ.

ويعد (غولدمان) التفسير السوسيولوجي خطوة مهمة أحيانا في تحليل العمل الفني (4).

# المحور الرابع؛ الوعي الممكن والوعي الفعلي

هما من المفهومات الأثيرة لدى (غولدمان)، التي تشترك مع رؤية العالم، لتحديد حقل التبدلات المتوقعة في بنية اجتماعية، وتحقيق شرط التوازن بين الفاعل في وصف أحد

<sup>(1)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث من المحاكاة إلى التفكيك:104.

<sup>(2)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:187.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:117.

<sup>(4)</sup> ينظر للتفصيل: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:90، والعلوم الإنسانية والفلسفية:10- 11، وقي البنيوية التركيبية:117.

مقومات الوعي الجمعي، والعالم الخارجي المحيط به. فـ الكاتب العظيم(أو الفنان) هو، معر الفرد الاستثنائي الذي ينجح في أن يخلق، في مجال معين، هو العمل الأدبي (أو الفني، أو الفلسفة)، عالما تخيليا متلاحما، أو قريبا من التلاحم، بحيث تتجاوب بنيته مع ما تتجه إليه كل المجموعة الاجتماعية"(١).

ويرى (غولدمان) أن موضوعة (الوعي) عصية على التحديد الدقيق؛ ذلك لما نها من خصيصة الشمولية، ودخولها في علم النفس وعلم الاجتماع. ومصدر صعوبتها يعود إلى طابعها الانعكاسي لكل تشديد على(الوعي)؛ لأنه عندما نتحدث عنه، يكون مهيمنا وموجودا بوصفه الذات أو الموضوع في خطابنا (2). وعلى الرغم من ذلك، يعرفه تعريضا مزدوجاً ، معتمداً على الصلة الوثيقة بين النوعي والحيناة الاجتماعية. فبالوعي كمنا مقول: مظهر معين لكل سلوك بشري يستتبع تقسيم العمل"(3). وهذا المفهوم يوضح الأهمية الكبرى لمفهوم الوعي في مختلف الأبحاث الاجتماعية. غير أنه لم يترك المفهوم بشكله الممومي، وإنما أخذ يجزئه، فحدده بأن كلمتي (مظهر معين) يمكن تدقيقهما بأن كلمة (مظهر) تحتاج بالضرورة عنصرا معرفيا آخر، هو (الوعي) <sup>(4)</sup>. ومن هنا يمكن القول إن الوعي عنصر من عناصر الواقع الاجتماعي، الفاعلة، التي تعمل على جعل هذا الواقع ملائما أو غير ملائم.

وطالما أنه يجعل للوضع الاقتصادي أهمية قصوى في الحياة الاجتماعية - شأنه في ذلك شأن الماركسيين جميعهم- فهو يرى أن الوضع الاقتصادي هو الذي يكون الطبقات ويحدد علاقات بعضها ببعض، بحيث يتكون من هذه العلاقات ما يسميه الواقع الاجتماعي. وإذا كان ما يحدد طبيعة الطبقة عن غيرها هو مهمتها التي تقوم بها في عملية الإنتاج(5)، والعلاقات التي تربطها بغيرها من الطبقات، فإن هذين البعدين يتجاوبان

<sup>(1)</sup> نظريات معاصرة:158.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:33، والمذاهب النقدية الحديثة:189.

<sup>(3)</sup> من:33.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي :34.

<sup>(5)</sup> ظ: كارل ماركس، فلاديمير ايليتش لينين:29-33.

ليضعا(الوعي) الجماعي للطبقة، الذي هو بنية فكرية خاصة بالطبقة (النا فهو(وعي) متحرك غير ثابت كالطبقة المولدة له، علاوة على كونه وعيا مستقرا لدى افراد كل طبقة. ومن هنا فإن لكل فئة اجتماعية إذا وعيا خاصا بصدد القضايا التي تواجهها، ويْ الوقت نفسه تمتلك نموذجا مثاليا عما تريد أن تكونه عن الوضعية التي تطمح إلى الوصول إليها؛ لذلك فعند دراسة "وقائع الوعي الاجتماعي، أو بدقة أكثر، درجة التلاؤم مع الواقع لدى وعي مختلف الفئات المكونة لمجتمع ما، فإنه يلزم البدء بالتمييز الأولي بين الوعي القائم بما له من مضمون ثري، متعدد، وبين الوعي المكن باعتباره الحد الأعلى من التلاؤم الذي يمكن أن تدركه الجماعة بدون أن تغير طبيعتها"(2).

فالوعي عند (غولدمان) أخذ شكلين متمايزين على الرغم مما بينهما من تداخل وتجاوب، وعلى الرغم من أن كليهما يشكل وحدة؛ يسمي الأول(الوعي القائم) أو (الفعلي) أو (الموجود)، تجريبيا على مستوى السلب، وينحصر في مجرد وعي بالحاضر، ويسمي ثانيهما (الوعي المكن)؛ وهو ما يمكن أن تفعله طبقة اجتماعية ما، بعد أن تتعرض لمتغيرات مختلفة دون أن تفقد طابعها الطبقي(3). وينشأ (الوعي المكن) عن (الفعلى) ولكنه يتجاوزه ليشكل الوعي بالمستقبل، وذلك طبيعي؛ لأن الوعي بالحاضر لا بد أن يولد وعيا بالإمكان تغييره وتطويره. فالوعي الفعلي هو الوعي الناجم عن الماضي ومختلف حيثياته، فكل مجموعة اجتماعية تسعى إلى فهم واقعها من ظروفها المعيشية والاقتصادية والمعرفية والدينية والتربوية (4).

وإذا كان(الوعي الفعلي) يرتبط بالمشكلات التي تعاني منها الطبقة، من حيث علاقاتها المتعارضة ببقية الطبقات، فإن(الوعي المكن) يرتبط بالتصورات التي تطرحها الطبقة لتحل مشكلاتها وتصل إلى درجة من التوازن المنطقى في العلاقات مع مختلف الطبقات. وعندما يبلغ (الوعي الممكن) درجة التلاحم الداخلي التي تصنع كلية متجانسة

<sup>(1)</sup> ظن في البنيوية التركيبية:114، ونظريات معاصرة:109.

<sup>(2)</sup> العلوم الإنسانية والفلسفية:16.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:40,

<sup>(4)</sup> ظ: من:40.

من التصورات عن القضايا التي تواجهها الطبقة وكيفية حلها، يصبح (الوعي المحكن) رؤية للعالم، بمعنى أن أشكال الوعي لدى طبقة ما، هي في الوقت نفسه تعبير عن رؤية العالم لدى هذه الطبقة؛ ولذلك فإن مضمون العمل لا يمكن تناوله بوصفه مقولة اجتماعية كما تفترض النظرة الاجتماعية التقليدية، بل على العكس من ذلك، إذ "ليس هناك عناصر اجتماعية في العمل الأدبي، وإنما شخصيات فردية ومواقف خيالية فحسب؛ لأن الأعمال الأدبية أبعد من أن تكون انعكاسا بسيطا لوعي جماعي. إنها تعبير موحد متلاحم عن اتجاهات ومطامح خاصة بمجموعة بعينها (الكالم يقول غولدمان): من الضروري السائن نفهم أولا دلالة هذه الأعمال بلغتها الخاصة، وأن نحكم عليها جماليا بوصفها عالما موحدا من الكائنات والأشياء التي يتحدث من خلالها الكاتب الذي خلق هذا العالم (20) ومن هنا فإن العمل الأدبي بنية متولدة عن بنية أشمل، هي رؤية العالم التي وصل إليها (الوعي الممكن) للمجموعة الاجتماعية التي بنتمي إليها الأدبي.

ويوضح (غولدمان) علاقة الطبقات الاجتماعية بما فيها من (وعي ممكن) برؤى العالم فيقول: منذ نهاية التاريخ القديم وحتى أيامنا هذه، نرى أن الطبقات الاجتماعية تؤلف البنى التحتية لرؤى العالم. فكل مرة سعينا فيها إلى إيجاد البنية التحتية لفلسفة ما أو لاتجاه أدبي أو فني ما، وصلنا، ليس إلى جيل أو أمة أو كنيسة أو إلى فئة مهنية أو إلى أية مجموعة اجتماعية أخرى، وإنما إلى طبقة اجتماعية وإلى علاقاتها بالمجتمع. وإن الحد الأقصى من الوعي المكن لدى طبقة اجتماعية معينة يشكل دائما رؤية للعالم متماسكة نفسيا، وتستطيع أن تعبر عن نفسها على الصعيد الديني أو الفلسفي أو الأدبي أو الفني" (ق. ورؤية العالم على وفق هذا التصور وقائع اجتماعية، والمؤلفات الأدبية والفلسفية العظيمة تمثل التعبيرات الملائمة والمتماسكة لمرؤية العالم هذه، لذلك فإنها أعمال فردية وجماعية في آن؛ جماعية من حيث إن (الوعي الطبقي) للمجموعة الاجتماعية هو الذي ينطوي على مكونات رؤية العالم، وفردية من حيث إن الأدبب الأصيل هو القادر على أخذ هذه

<sup>(1)</sup> نظريات معاصرة: 161.

<sup>(2)</sup> نظريات معاصرة: 161، وظ: المذاهب النقدية الحديثة: 191.

<sup>(3)</sup> في البنيوية التركيبية .42.

لمحكودة، وتطمها هم عمل تنظوي على المحتمى درجه من الملاحم والتماسك المعتمل لرزه المنالم تصنيف أمرية المنالم تصنيف أمرية المنالم تصنيف أمرية المنالم تحديد ومن هما بدرك أن الأعمال العظيمة بنظوى على بعدين، هما بمثانه وجهين الممله واحده: البجانس الشخطي من ناحية، وتجسيد هدا البجانس لرزية العالم من ناحيه أخبرى وبعية فهم (البوعي المحضن)، علينا ربطه بدائوعي الواقعي المدي هو نتيجة لمجموعة من عوائق وانحرافات تعارض بها، وتفرضها على تحقيق هذا (البوعي المحكن) العوامل المختلفة للواقع التجريبي، فالبوعي الواقعي يحكون على تحقيق هذا (البوعي المحكن) العوامل المختلفة للواقع التجريبي، فالبوعي الواقعي يحكون عند أية فئة اجتماعية حقيقيا قائما، يمكن شرح بنيته ومضمونه بعدد كبير من عوامل عند أنة فئة اجتماعية حقيقيا قائما، يمكن شرح بنيته ومضمونه بعدد كبير من عوامل دات طبيعة متنوعة أسهمت كلها، بدرجات مختلفة، في تكوين ذلك البوعي (2).

ولهدا فإن (غولدمان) يشير إلى أن سوسيولوجيا الفكر لها القدرة على أن تدرس (رؤى العالم) على مستوين؛ مستوى (الوعي الواقعي) للمجموعة، ومستوى تعبيراتها المتماسكة المتميزة التي تطابق كثيرا أو قليلا (الوعي المكن) الأقصى في الأعمال العظيمة في الفن أو في الفلسفة أو في حياة بعض الأفراد المتميزين، ويبين (غولدمان) ذلك بوقوفه على فكرتين يراهما رئيستين لسوسيولوجية الأدب؛ هما:

- 1// إذا لم يقترب (الوعي الواقعي) للمجموعات الاجتماعية إلا نادرا وخلال أوقات قصيرة واستثنائية من الترابط الأقصى، أي من ذروة (الوعي المكن)، فلن تجد نفسها معبرة تجريبيا في الأفكار التصورية أو في الإبداعات الخيالية لعدد من الأفراد محدود جدا.
- 1/2 نجد في هذه الإبداعات العظيمة على المستوى التجريبي، تبلورات لذروة (الوعي المكن) للجماعة.

لذلك يحدد (غولدمان) هذه العلاقة على نحو أكثر دقة ويجعل:

1/ كل واقعة اجتماعية هي، من بعض جوانبها الأساس، واقعة وعيُّ. أَ

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:37، والعلوم الإنسانية والفلسفة 7، وسوسيولوجية الرواية السياسية، صالح سليمان عبد العظيم:54.

ان المعرفة الفاهمة والمفسرة لوقائع الوعي، ولدرجة تلاؤمها، أو عدم تلاؤمها، ودرجة مطابقتها أو خطئها، لا يمتكن الوصول إليها إلا بإدراجها ضمن كليات اجتماعية واسعة، وهذا يساعدنا على فهم دلالة تلك المعرفة واهميتها لنا(1).

ويرجع ظهور مفهوم(الوعي المكن) الأقصى، و(الوعي الفعلي) تاريخيا إلى:

- أع كارل ماركس في عبارته التي ذكرها في كتابه (العائلة المقدسة)، والتي شدد فيها على التفريق الضروري بين الوعي الفردي للعامل، والوعي الطبقي للبروليتاريا<sup>(2)</sup>.
- ب= لوكاش الذي أفاد (غولدمان) كثيرا من كتابه حول (التاريخ والوعي الطبقي)
  الذي انتقل فيه من (الكانطية) إلى (الهيغلية)، ومن ثم إلى (الماركسية). وفيه درس علاقة الفاعل الثقافي التاريخي بالوعي الفعلي والوعي المكن (3) وفصل فيه بين مفهومين: هما: (الوعي المفلوط) الذي تسعى الرأسمالية إلى تأكيده عن طريق الدفاع عن نظام الأشياء القائم، و(الوعي الصحيح) الذي يتضح على يد الطبقة البروليتارية التي تؤمن بطبيعة التحول، وترفض صفة الثبوتية المطلقة لكل نظام اجتماعي. فالوعي الطبقي -إذا- هو وعي المجموعة الثبوتية المطلقة لكل نظام اجتماعي. فالوعي الطبقي عند (لوكاش) بـ (الإمكانية الموضوعية) (4).

The the was said the said of the said

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:35—36، وفي البنيوية التركيبية:39.

<sup>(2)</sup> ظ: كارل ماركس:31، وتحليل الخطاب الأدبي على المناهج النقدية الحديثة:179.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:21-29.

<sup>(4)</sup> ظ: العلوم الإنسانية والفلسفة:28.

ومن هنا شكل مفهوم(الوعي الواقعي) إغراء نقديا لكثير من الفئات الاجتماعية بوصفه وعيا يخلق التجانس بين أفراد المجموعات الاجتماعية الأخر، مما يؤكد إحساسها بأنها تكوَّن وحدة متكاملة في مستويات وجودها الاجتماعي والاقتصادي والثقافي. والحال نفسها نجدها مع مقولة (الوعي المكن) التي حققت تقبلا نقديا عند طائفة من الأفراد، فهو وعي يتجاوز المستوى المتداول من الوعي الفعلي؛ لأنه يتميز بالشمولية والاتساع في نظرته لوضع الطبقة أو المجموعة الاجتماعية وسياق وجودها التاريخي، في ضمن وجود بقية الطبقات، ولهذا فهو وعي يشتغل على وضع صورة شاملة لصيانة مصالحها، ووضعها في سيرورة الحياة الاجتماعية.

### المحور الخامس؛ التماسك والانسجام

تبلورت مقولة (التماسك) لدى (غولدمان) من خلال اطلاعه الواقع على مقولات متعددة: منها وجده عند:

1 - لوكاش الذي وضع مقولة (الشمولية) التي تمثل عنده إشكالية العصر الحديث؛ ذلك لأن العالم "أصبح عالما واسعا جدا بحيث صارفي كل أطرافه أغنى من عالم الإغريقيين القدامي بعطاءاته ومخاطره. ولكن هذا الغني بالذات أضاع المعنى الإيجابي الذي كانت حياتهم تستقر عليه، ألا وهو النظرة الشمولية [... اولا وجود لهذه النظرة إلى الوجود، إلا إذا كان كل شيء متناسقا قبل إقبال الأشكال على استثماره، بحيث لا تكون مجموعة قسرية وإنما مجرد وعي أو ولادة كل ما كان كافيا في تطلعه الغامض، داخل كل ما يجب أن يتخذ شكلا. وعندشذ تكون المعرفة فضيلة، والفضيلة سيعادة، وعندئذ يبرز الجمال معنى العالم"(1). فهو يبحث عن(الشمولية) التي تجمع أشتات العالم؛ لذلك فهو بنيوي، من حيث إن النظرة الشمولية تعني الكل داخل بنية منتظمة.

<sup>(1)</sup> في البنيوية التركيبية .20.

ويستعمل (لوكاش)- في هذا السياق- مقولتين؛ هما (الشكل، والنظرة الشمولية). تعمل الأولى على إبراز سياق النص الشامل، انطلاقا من الفرع والجزء، بينما تسعى(النظرة الشمونية) إلى ربط الجزء بالكل، إذ "إن الأجزاء لا تفهم إلا داخل الكل، وكل تفسير جزئي يفترض معرفة الكلية"(1)، بحسبان أن العمل الفني عمل كلي متماسك، لا يمكن دراسته إلا بوصفه بنية دالة كلية.

إن تمسك (لوكاش) بمقولة التماسك هذه له غاية عظمى: فهي ضرورية وملحة للإنسان تساعده على تحديد مكانه في العالم المحيط به كي يعطي معنى محددا لحياته. وما الشكل، من هذا المنظور، إلا وسيلة لتجاوز العشوائية والسيرعلى غيرهدى، اللذين يعاني منهما تجاه العالم(2).

ومن دلالات ذلك أن البنيوية التكوينية تبحث عن(النسق)، ولكنه مختلف عن(نسق) البنيوية الشكلية، فأي "فكر أو أثر إبداعي لا يكتسي دلالته الحقيقية إلا عند اندماجه في نسق الحياة أو السلوك"(3)، أي ضمن النسق المتماسك الذي ولد فيه ذلك الأثر أو السلوك، ومن هنا فهو نسق يتمتع بصفات عدة، أهمها الشمولية، والانفتاح.

2 - بياجيه الذيحدد مفهوم (الكلية) بوصفه مفهوما يدل على أن كل عنصر لا يمكن أن يفهم إلا من خلال مجموع علاقاته مع العناصر الأخر(4)، أي مع الكل، بوساطة تأثيره في هذا الكل والتأثيرات التي يتلقاها منه. ولا يتحقق(التماسك) إلا بإدماج العناصر في النسق والأجزاء في الكل. وبالتالي، فإننا بإدماج العنصر في نسق متماسك للأثر الإبداعي، نكون قد حصلنا على المعنى المقبول الذي يرشدنا على التماسك التام للأثر (5)؛ ولهذا أكد (غولدمان)

<sup>(1)</sup> البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:118.

<sup>(2)</sup> ظ: فِي البنيوية التركيبية:42.

<sup>(3)</sup> تأصيل النص:10.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية: 9، والقراءة النسقية: 226.

<sup>(5)</sup> ظ: نظريات معاصرة: 118، ورؤية العالم- مقاربة أولية في سوسيولوجيا النص (شم)، عبد الرضا جبارة.

أن معنى (الجزء) لا يمكن فهمه إلا بفهم (الكل) المتماسك. ومن هنا فهو يسعى إلى ربط الجزء بالكل، بحيث يندمج فيه، وفي هذا الحال، لا يحق للناقد أن يعزل جزءا من النص ويدرسه على انفراد بمعزل عن سياقه ومجمله (1).

- حيلتي الذي استعملمصطلح (الانسجام) بوصفه مصطلحا يدل على أن الأدب هو الموقع الجدلي الذي تلتقي عنده عبقرية الفرد بروح الشعب، غير أنه لكي يثبت انسجام هذا الكل، يستعين بمقولة الحياة التي تسمح بانطباق الجزئي والفردي على الكلي والمجتمعي<sup>(2)</sup>. وقد أفاد (غولدمان) من هذه المقولة كي يثبت إمكانية قيام علاقة تربط الأدب بالمجتمع، واعترف صراحة أنها الفكرة المهيمنة على أعماله جميعها وعلى منهجه البنيوي<sup>(3)</sup>.
- 4 باسكال الذييرى (غولدمان) أنه كان قد أدرك أهمية مقولة (التماسك) هذه، وكتب عن شرح (الكتاب المقدس)، إذ قال: "لا يمكننا صنع صورة جيدة إلا إذا ربطنا بين مختلف تناقضاتها، ولا يكفي أن نتتبع مجموعة من الصفات الملائمة دون الربط بين التناقضات. وينبغي لنا- لكي نفهم دلالة الكاتب- أن ننسق بين المقاطع المتضادة عنده، ولا يكفي أن يكون عندنا دلالة تتناسب مع المقاطع حتى المتضادة منها. وكل كاتب عنده دلالة ترتبط بها مختلف المقاطع المتضادة أو لا يكون عنده دلالة على الإطلاق. ولا ينطبق هذا المبدأ على الكتاب المقدس والأنبياء؛ لأنهم على جانب كبير من الحكمة. فينبغي لنا أن نجد دلالة تربط بين كل هذه المتناقضات (٩٠٠)، قرباسكال) يشدد على أهمية (التماسك) والانسجام في النص الأدبي، أما النص (الإنجيلي) كما يراه فهو على جانب عال من التماسك. وقد عرف (باسكال) التماسك بقوله: "إن أجزاء العالم بمجملها لها علاقة معينة وتسلسل معين بين الواحد والآخر،

<sup>(1)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:179.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:114.

<sup>(3)</sup> ظ: م.ن:57.

<sup>(4)</sup> تأصيل النص:38.

لدرجة أني أعتقد أنه من المتعذر معرفة جزء دون الآخر ودون الكل. أعتقد أنه من المتعدر معرفة الأجراء دون معرفة الكل ومعرفة الكل دون معرفة الأجزاء "(1). فالتماسك-إذا- يقدم وظيفة مهمة؛ ألا وهي مساعدتنا على فهم دلالة كل عنصر. وما يحقق هذه المقولة، هو مقولة (رؤية العالم) التي تسعى لإقامة (التماسك) التام، من حيث إنها تعمل على إدماج العناصر المؤلفة لها ضمن علاقة تجانسية.

وبهذا يكون (غولدمان) قد درس خواطر (باسكال)؛ لأنها تتمثل بمقولة (التماسك) هذه، وعلى وفق رؤاه، إذ إن الفكرة الأساس لأطروحته (الإله الخفي)، هي أن الوقائع الإنسانية تكون دائما أبنية كلية ذات دلالة، وأن هذه الأبنية لا يمكن دراستها إلا من منطق عملي مؤسس على قبول مجموعة معينة من القيم (2). والحقيقة أنه ليس كل نتاج أدبي يشتمل على التماسك، والكاتب الكبير هو وحده الذي يستطيع خلق هذا (التماسك) للأثر الأدبي، وكلما اقترب من (التماسك) نجح في عمله، وبالعكس.

ويكون المعنى متماسكا عندما يتطابق فيه الفردي والجماعي، علما بأن هذا الطموح يدخل في صميم رغبة الفاعل الفرد، بوصفه ذاتا معبرة عن الجماعة (النحن)، متخلية عن (الأنا). وكلما كان العمل الأدبي متماسكا، فهو يمت إلى الكلية، فهو ينطوي حينها بالضرورة على إمكانية تجاوز للحتمية الطبقية، ويعبّر عن مسائل جوهرية تلزم الحدود الممكنة للعصر والمجتمع المفترضين، ولذلك فإن (غولدمان) يرى أن كل عمل فردي هو إسهام واع لفهم التاريخ العام الشامل بقضاياه المختلفة: ذلك لأن الكاتب الكبير هو الذي تكون حساسيته هي الأكثر اتساعا، والأكثر ثراء، والأكثر إنسانية كونيا (6).

ولذلك وجب علينا اتباع مبادئ رئيسة في هذا المجال، حددها (بدر الدين عردوكي)؛ وهي:

<sup>(1)</sup> العلوم الإنسانية والفلسفة:135.

<sup>(2)</sup> ظ: التحليل الاجتماعي للأدب:24، والمسرح بين الفن والفكر:70.

<sup>(3)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:29.

- 1) لا يمكن تناول المبدع إلا بوصفه كلية متماسكة غير قابلة للتجزؤ.
- 2) على هذه الكلية أن تكون متماسكة ، والتماسك هذا يغدو معيارا جماليا أساسيا ، أي أن تعمل أجزاء المبدع بطريقة تتمكن بها أن تعطي المجموع دلالة فالحقيقية الجزئية لا تكتسب دلالتها الحقيقية إلا بعلاقتها في المجموع ، وكذلك فإنه لا يمكن معرفة المجموع إلا عبر التقدم في معرفة الحقائق الفرعية .
- (3) إن فهم المبدع بصورة صحيحة يهدف إلى إضاءة بنيته الدلالية. وبما أن هذه البنية تشمل العناصر القائمة للمبدع، فهي تبين تماسكه بقدر ما تكشف عن دلالته.
- 4) يتم تفسير هذه البنية الدلالية عن طريق دمجها في مجموع أكثر اتساعا، وتؤدي فيه مهمة عنصر مقوم<sup>(1)</sup>.

إن هذه المبادئ جميعها - كما يشير (عردوكي) نفسه - مستمدة من (غولدمان)، وخاصة أطروحته (الإله الخفي)، و (نحو علم اجتماع الرواية)، وقد طورها عن (لوكاش) وخاصة فيما يتعلق بمفهوم الشمولية.

وبناء على ما سبق، يمكن القول إن مقولة (التماسك) تمثل ميزة من مميزات المنهج البنيوي التكويني، فهي لا تعنى بوصف البنية الكلية للعمل الأدبي، والبنى الفرعية المكونة لها، بل تسعى إلى ربطها بالبنى الذهنية للجماعة التي يعبر بها هذا العمل عن رؤيتها للعالم؛ هذه الرؤية التي هي حصيلة لجملة البنى الثقافية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي تعيش فيها الجماعة. ومن هنا ندرك أن (رؤية العالم) هي التي تحقق (التماسك) بمعناه الوظيفي.

<sup>(1)</sup> ظ: الحركة القومية والإبداع القصصي: 124.

### المبحث الثالث

# الموقف النقدي من البنيوية التكوينية

هناك فرضية مبدئية تستند إليها البنيوية التكوينية، نجدها متجلية في قول (غولدمان): إن السلوك البشري سلسلة من الأجوبة أو الردود ذات الدلالة على مواقف تواجهها الذات، وتحاول أن تقيم نوعا من التوازن بينها وبين العالم المحيط بها. ولكن تلك المواقف تتغير بتغير الظروف المحيطة بها مما يدعوها إلى إقامة توازنات جديدة تستجيب للمواقف الطارئة "(1). ويبدو أنه في فرضيته هذه ينطلق من المادية التاريخية، ويجعل للوضع الاقتصادي أهمية كبيرة في الحياة الاجتماعية؛ إذ يرى أن هذا الوضع وما يرتبط به، هو الذي يكون الطبقات، ويحدد علاقات بعضها ببعض، بحيث يتشكل من هذه العلاقات ما يعرف بالواقع الاجتماعي. وما يحدد الطبقة عن غيرها هو مهمتها التي تقوم بها في عملية الإنتاج، والعلاقات التي تربطها بغيرها من الطبقات، وبوساطة هذين البعدين يولد الوعي الجماعي للطبقة، الذي يمثل البنية الفكرية للطبقة، وما دام هو بنية، فهو وعي متحرك وغير جامد شأنه شأن الطبقة التي ولد منها (2).

ولما أصبح الداخل في الدراسات التي تنتهج البنيوية الشكلية مركز الاهتمام في دراسة النصوص، لم يعد الخارج سوى مجرد وهم نقدي لا يمكنه تفسير النص. لكن هذا لا يعني أن الخارج استسلم بما آل إليه مصيره في ظل سيادة النقد النصاني، بل كان يظهر في كل محاولة للماركسيين لتجديد مذهبهم؛ فالبنيوية التكوينية تحاول التوفيق بين بنية النص الداخلية من ناحية، وبينها وبين علاقتها بالبنى والأنظمة الخارجية من ناحية ثانية (6) ولهذا يمكن عد مقولة الخارج الداخلي مرتكزا مهما من مرتكزات البنيوية التكوينية.

<sup>(1)</sup> تأصيل النص:55، وظ: العلوم الإنسانية والفلسفة:15.

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:109.

<sup>(3)</sup> ظ: القصيدة المغربية المعاصرة - بنية الشهادة والاستشهاد، عبد الله راجع: 12/1.

وبهذه الرؤية الشمولية، حققت بنيوية (غولدمان) اقصى درجات التقبل النقدي: ذلك أن بنية النص المجتمعية تتضح عبر تلك الرؤية التي يبسطها الكاتب في أثناء نصه، وتستجيب بصورة واضحة لبنية إحدى الأيديولوجيات أو الطبقات الاجتماعية الموجودة في الواقع بالضرورة. ولهذا وجدها الباحث/المتلقي أنها منهجية تقوم بدراسة البنية المتماسكة المندرجة في سياق أيديولوجي داخل النص، مما يحقق له الانتماء الاجتماعي الطبقي، من دون أن تقصيه؛ ومن هنا وجدت البنيوية التكوينية منفذا واقعيا حاملا الشعور بالمسؤولية بتصوير الحياة المعيشة، مما أوجد لها صدى نقديا واضحا في الساحة النقدية الغربية والعربية. وبنية توضيح ذلك سلبا وإيجابا، سيتشكل هذا المبحث المبني على الموقف النقدي من البنيوية التكوينية، من محورين؛ المحور الأول يتخصص بالموقف النقدي الغربي من البنيوية التكوينية، والمحور الثاني يتخصص بالموقف النقدي العربي من البنيوية التكوينية.

# المحور الأول، الموقف النقدي الغربي من البنيوية التكوينية

ية هذا المحور سنتحدث عن نقطتين؛ هما استقبال البنيوية التكوينية وقبولها، ورفض البنيوية التكوينية وانتقادها.

### أولا: استقبال البنيوية التكوينية وقبولها

حققت أطروحات (غولدمان) انتشارا كبيرا في مختلف الظواهر الثقافية في فرنسا، سرعان ما امتد تأثيرها إلى الدول الأوروبية الأخر، لتصبح مقولاته الأكثر حضورا في تلك المدة، ولاسيما أنها منهجية تسعى إلى "تأسيس منهجية خاصة به، تشرح العمل الأدبي في علاقاته الداخلية، وتدرج بنيته الدلالية في بنية اجتماعية أكثر شمولا واتساعا "(1)، وكان من الطبيعي لمنهج (غولىدمان) أن يلاقي من يتبناه ويسانده. ومما يدل على قبول الطرح (الغولىدماني)، حركة الترجمة الواسعة لكتبه، ففي إحصائية قام بها (جابر عصفور) بين فيها أن معظم كتب (غولدمان) ترجمت إلى الإنكليزية (2)، وكذلك ترجمت أعماله إلى أكثر من عشر لغات عالمية، وشاعت أفكاره بصورة ملفتة للنظر (3).

<sup>(1)</sup> نظرية الرواية ونظرية الرواية العربية:37، وينظر للتفصيل: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 46 و76. (2) ظ: نظريات معاصرة:95.

<sup>(3)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:163.

ومما لا شك فيه أن الانتقادات التي وجهت إلى البنيوية النسقية ليست بالأمر الهين. ونتيجة للحوار الساخن الذي نشأ بين البنيويين ومعارضي البنيوية، ظهر صلح فكري قام باعبائه (غولدمان) في المجال الفكري والنقدي، مما خلق طرحه حالة من القبول والرضا، بوصفه طرحا متميزا لمكانة السياق ضمن الطرح النسقي. فأصبح الفاعل الحقيقي للإبداع الأدبي غير منفصل عن البنى الذهنية للجماعات الاجتماعية، وهذا ما وجد فيه كثيرمن المتلقين المنهج المقبول؛ لتواضره على أسباب النجاح والقبول في العلوم الإنسانية، وكذلك في النقد الأدبي. فكانت البنيوية التكوينية في الخطاب النقدي الغربي تمثل مظهرا من مظاهر رفض النسق المغلق كما قدمته البنيوية الشكلية، ومظهرا من مظاهر إنقاذ التحليل الاجتماعي من السياج العقائدي، لذلك أشاعت أطروحاتها الدفء في أوصال النقد الأدبي، وطعم ذلك، النقد الماركسي بالمنهجية البنيوية، وعمل على إدخال التاريخ والذات في الدراسة (1)؛ وذلك بالسعي إلى توكيد العلاقة الجدلية بين خارج النص وداخله، والجدل الحاصل بينهما، والبحث عن الدلالات الثقافية والاجتماعية لبنية النص الأدبي. ومن هنا وجده اليسار الفرنسي خير منهج لاتباعه نقديا وفكريا، من حيث إن "المثقفين الاشتراكيين في العالم كله قد عانوا سنوات طويلة من الستالينية، كأنها قدر مأساوي وحتمى (2). ولا شك أن أزمة المثقفين اليساريين في الخمسينيات من القرن العشرين، أسهمت في خلق حالة من الاستجابة النقدية للبنيوية التكوينية.

ومن هذا المنطلق برز نقاد يحملون فكرا مشابها لفكر (غولدمان)، وخلقت أطروحته (الإله الخفي) حالة من الرضا، ولاسيما في صفوف الماركسيين (3). ومن أولئك النقاد:

1// ميخائيل باختين الذي شارك في بث أفكار البنيوية التكوينية، في كتابيه (شعرية دستويفسكي) الصادر في عام 1963، و(أعمال رابليه والثقافة الشعبية في العصور الوسطى وعصر النهضة) الصادر في عام 1965، فجاءت

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية فلسفة موت الإنسان:112.

<sup>(2)</sup> في البنيوية التركيبية:62.

<sup>(3)</sup> ظ: من:72.

مساندة لفكر (غولدمان)، وعدد من مفهومات البنيوية التكوينية؛ ذلك لأن فكر (باختين) النقدي متعدد الانتماءات، لا يقتصر على المنهج التكويني، وإنما نراه يمتلك أطروحات تجعله يشغل مكانة نقدية في مناهج عدة.

//2 جاك لينهارت الذي وضع تحليلا نقديا، بعنوان(قراءة سياسية لرواية الغيرة لغريبه) في عام1973(1)، دعما للمنهج التكويني، وفي الوقت ذاته إسهاما فاعلا في تطوير مرتكزات البنيوية التكوينية، ولاسيما نظرية الذات وفهمها في ضوء التاريخ<sup>(2)</sup>، ولكنه انتقد طائفة من مفهومات(غولدمان) الصارمة في التحليل الروائي<sup>(3)</sup> فرفض تفسيراته للتحولات الإبداعية على أنها تحولات التحاليل الروائي، وتكشف قراءته هذه لتلك الرواية عن بنية متماسكة، إذ إن اجتماعية (الدلالة كلها تنظم لإنتاج دلالة شاملة ومتماسكة تحتضنها وتجعلها مفهومة.

وهو يرى أن خطاطته المنهجية التي اتبعها في هذه القراءة، تتوافر على صعوبة عدم إمكان تطبيقها إلا من خلال نوع من دوران الإجراءات. فليس من الممكن الفصل المطلق بين عمليتي (الفهم) و (الشرح)؛ ذلك لأن تحديد النص المشروح يعتمد على فهم سابق له. وبالمقابل فيان (الفهم) يتجلى مستحيلا تقريبا دون بعض المعطيات السوسيولوجية. فغاية (الفهم) هي اكتشاف البنية الدالة في النص، بينما تكون غاية (الشرح) إدماج هذه البنية في مجموع أكثر سعة. ليست هناك إذا- ثنائية، إنما فرق بين إطاري الإحالة. هكذا فإنارة البنية الدالة لـ (الغيرة) هو إجراء (فهم)، بينما إدماج هذه البنية الدالة في سيرورة انحال الإيديولوجية البرجوازية هو إجراء (فهم)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (5)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (6)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (6)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (6)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (6)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (6)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على اضمحلالها (6)، وإدماج إيديولوجيا الاضمحلال هذه في الإيديولوجية البرجوازية على الصفونية اللهنديولوجيا الاضمحلال هذه في المنابق المعلوب المعود المعابق المعاب

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبى:123.

<sup>(2)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية:36.

<sup>(3)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:123.

<sup>(4)</sup> ظ: من:123، والعلوم الإنسانية والفلسفة:101-110.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:129.

الإيديولوجيا البرجوازية السائدة، هو شرح للأولى ومهم للأخرى، لصعن إدماج الإيديولوجية البرجوارية السائدة والتقليدية في تاريخ هذه الطبقة هو (فهم) لهذه و (شرح) لتلك، أما إدماج تاريخ البرجوازية على التاريح العام لمرنسا، هو(شرح) لمهمة هذه الطبقة وتمييزها عن سائر الطبقات، وفهم لهذا المجتمع الشامل ذاته (١)

وأوضح (لينهارت) مقولة البنية الدلالية عن طريق استعانته ببنية اولى دالة من نظام المعاني، هي (رؤية العالم)، ويسوغ لها بأنها بنية تعتمد على واقع أن الفعل البشري يتجه دائما نحو (الدلالة)، ولهذا فإن المستوى اللساني لن يكون بمستطاعه صوغ الصعيد الأول للدلالة؛ وذلك بسبب خصيصته البالغة العمومية(2)، يقول: فإن بنية المعاني باعتبارها بنية دالة، ستكون ذات أسبقية مزدوجة، فهي، في المستوى العلوي، تقيم إطارا لإدماج الممارسة النصية، بينما تشكل، في المستوى السفلي، الموضوع الدال الأول الذي يجب أن يدمج في بنية أوسع تنتمي للنظام السوسيولوجي "(3)، ثم وضع مجموعة أسئلة تحدد طبيعة (البنية الدالة) لتلك الرواية (<sup>4)</sup>.

- 7/1 جان إيف تادييه الذي ألف (النقد الأدبى في القرن العشرين) الساند للبنيوية التكوينية، وفيه قدم تأصيلا تتظيريا لنقاد اجتماعيين منذ القرن التاسع عشر، وصولا إلى القرن العشرين (٥).
- 1/4 بون باسكادي الذي عد (غولدمان) مفكرا ماركسيا، بامتياز؛ لأنه اعتمد الطريقة المنهجة في "تطبيق الفكر الماركسي على الظواهر العينية المدروسة، في تفتح على المنهجيات المعاصرة التي لم يأخذها بمحاكاة مطلقة، بل حاول دمجها في ضمن نظرته الخاصة"(6).

<sup>(1)</sup> ظ: مِن: 129

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:130.

<sup>(3)</sup> من:130

<sup>(4)</sup> ظ: من: 129–130.

<sup>(5)</sup> ظ: تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:167، وينظر مصدره هناك.

<sup>(6)</sup> البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:54.

- 5//جان دهينو وموكاروفسكي اللذان امتدحا مقولة (رؤية العالم) لدى غولدمان) بوصفها قاعدة صارخة أو أيديولوجيا لا تقع خارج النص، وإنما تكمن في صميم العلاقة التي تربط العمل الأدبي بوصفه تركيبا حاصا، بالبنية العامة التي تضفي عليه طابعه الفني (1).
- 6/جاك دوبوا الذي امتدح مقولة (رؤية العالم) وإعمالها في العمل الأدبي، وعدها أفضل استحقاق له (غولدمان) (2)، ورأى بأن هناك تطابقا بين رؤية العالم بوصفه واقعا ملموسا، وبين رؤية الكون الشمولية؛ لذا فإنها نموذج تفسيري، يفسح المجال أمام علم تصنيفي ممكن (3).
- 7/ميشال زيرافا- وهو من تلامذة (غولدمان)- الذي حاول تبني مقولة (رؤية العالم)؛ فقرن مفهوم الشكل بوصفه صيغة للتظيم الداخلي للرواية، بمفهوم رؤية العالم بوصفها بنية دالة معبرة عن أقصى تلاؤم المجموعة مع الحقيقة. ويعتقد تبعا لذلك عن طريق تأويل خاص لتلك المقولة، أن مفهومه لها لا يختلف عن مفهومها عند (غولدمان) ما دامت تعد من جهة جوابا دالا عن وضعية محددة عن طريق خلق عائم ملموس بوساطة اللغة، وما دامت من جهة ثانية تعني الوضوح التصوري المتماسك الذي تعبر عنه المجموعة عبر الفرد الجمعي (4).
- 8/بيير ماشيري الذياستند في تحديد (رؤية العالم) إلى العمل الأدبي ذاته، والنظر إلى الأدوات التي يستخدمها الكاتب لخلق نص محكم، موحد أو متجانس في دلالته على بنية أحادية المركز، فالعمل الإبداعي في شغله على مواد سابقة التجهيز لا يسعى إلى هذا النوع من التلاحم أو التجانس أو الوحدة المنتظمة بين

<sup>(1)</sup> ظ: مقالات ضد البنيوية: 41.

<sup>(2)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبى:75.

<sup>(3)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبى:75–76.

<sup>(4)</sup> ظ: العلوم الإنسانية والفلسفة:31.

العناصر، إنه يعمل على حالة وعي بعينها سماها (ماشيري) بـ (الأيديولوجيا)<sup>(1)</sup>، أما (غولدمان) فيدعوها رؤية العالم.

## ثانيا: رفض البنيوية التكوينية وانتقادها

إن الطائفة المغلقة للمئقفين الفرنسيين مثلت جانب الرفض الأطروحات (غولدمان) وانتقادها، وكانت دوما - تدافع عن نفسها ضد أي تجديد؛ لذلك سخطوا عندما قدم (غولدمان) أطروحته للدكتوراه (الإله الخفي)، وقالوا عنه: "كيف يمكن لغريب وملحد، وماركسي مهرطق أن يدرك شيئا بالنسبة لجزء جد صميمي من التراث الفرنسي يعني صوفية باسكال وشعر راسين؟ (2). وإذا كان من الصحيح أن فكر (غولدمان) ينماز بالعمق والتأويل، ويقدرته الجدلية ومقدرته على الدخول في مطارحات ومناقشات ثقافية مع العديد من المفكرين الأفذاذ، فإن وضعيته بصورة ما، الا تخلو من مفارقة، فعلى الرغم من تبنيه فلسفة (ماركس) وتعليمات (لوكاش)، فإن طريقة عرضه للقضايا الفلسفية والأدبية جعلت بعض الماركسيين الأرثوذكسيين يصفه بأنه تحريفي (3)، ويرى أن منهجه النقدي ما جعلت بعض الماركسيين الأرثوذكسيين يصفه بأنه تحريفي (3، ويرى أن منهجه النقدي ما المتكرر لكيفية اشتغال البنيوية التكوينية ومدى اقترابها وابتعادها عن المناهج الأخر، فإن تهمة النزعة الاجتماعية المتطرفة كثيرا ما كانت تطلق على أعمال (غولدمان) (3). ومن شم تعرضت الانتقادات متنوعة. ومن أبرز المعترضين المنتقدين:

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:167-168.

<sup>(2)</sup> البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:93.

<sup>(3)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 90، والبنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 42، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة: 163.

<sup>(4)</sup> في البنيوية التركيبية:90، والبنيوية التكوينية والنقد الأدبي:42، وتحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحديثة:163.

<sup>(5)</sup> ظ: البنيوية التكوينية والنقد الأدبي:48.

- 1)) سيرج دوبروفسكي الذي رأى أن (غولدمان) لم يأت بشيء نقدي جديد، وإنما هو يكرر مقولة التماسك (1).
- 2)) جورج بيز ستراي الذي يعتقد أن (غولدمان) يقدم عبوة جديدة لتراث قديم في خليط عصري يشمل البنيوية والوجودية والظاهراتية ورطانة التحليل النفسي<sup>(2)</sup>.
- (البنية الدالة) عند (غولدمان)؛ لأن هذا المفهوم (البنية الدالة) عند (غولدمان)؛ لأن هذا المفهوم يثير- كما يرى- طائفة من المشاكل؛ فتساءل عن طبيعة هذا المفهوم، وعن النظرية الدلالية التي تتيح تعريفه، وعن الكيفية التي نختزل بها النص الذي يتميز بخصيصة التعددية إلى بنية تصورية واحدة. ورأى أن عجز البنيوية التكوينية عن إيجاد حل لهذه المعضلات يكشف عن هشاشة تصورها، علاوة على أن ذلك المفهوم ليس إشكاليا من منظور علم الدلالة فقط، ولكنه إشكالي أيضا من وجهة نظر نظرية القراءة التي تتساءل حول التلقي المتغير للنص (3).
- 4) بارت الذي مثل النقد الشكلي المعارض للبنيوية التكوينية، على الرغم من إعلانه عن إعجابه بالنتائج التي توصل إليها (غولدمان) في كتابه (الإله الخفي)، ولاسيما في عملية ربطه الشكل المسرحي بمضمون اجتماعي وسياسي، وعلى الرغم من اتفاق (غولدمان) مع (بارت) في دراسة البنية الداخلية للنص أولا، فقد رأى أن عمله هذا جاء مبتورا؛ لذلك فهو يتبنى الحتمية الفاضحة (له وجد أن (التماسك) لا يكون في البنية الداخلية للنص فقط، وإنما في النظام الشكلاني لمواده الدلالية أيضا (5).

<sup>(1)</sup> ظ: تأصيل النمس:14.

<sup>(2)</sup> ظ: نظريات معاصرة:184، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظه: العلوم الإنسانية والفلسفية:33.

<sup>(4)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية: 91، والبنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 42، وتأصيل النص: 16.

<sup>(5)</sup> ظ: تأصيل النص:14.

5) مورون الذي يرى أن الأثر الأدبي نفسه يشير بصراحة عن وحدته الخاصة. وما يرشدنا إلى هذه الوحدة هو النظام الانفعالي للشخصية (اللاشعورية) للمؤلف ذاته (اله وعلى الرغم من اتفاق (غولدمان) مع (مورون) بضرورة دراسة الحالة الانفعالية، وأسبابها لدى المؤلف، فإنه يتجاوزهما بالتشديد على إدماج الأثر الأدبي ومؤلفه في بنية أوسع هي البنية الاجتماعية والثقافية اللتين يمثلهما أو ينتمي إليهما.

ومما تقدم، يمكن القول إن الطائفة النقدية المعارضة الطروحات (غولدمان)، كانت تحمي نفسها من الزوال؛ لذلك فهي تحارب كل فكر جديد، علاوة على أن أطروحاته كانت قد استفزت عقول كثير من النقاد، على الرغم من اختلاف مدارسهم النقدية ورؤاهم الفكرية.

## المحور الثاني: الموقف النقدي العربي من البنيوية التكوينية

في هذا المحور سنتحدث عن نقطتين؛ هما قبول البنيوية التكوينية ومعطياتها، ورفض البنيوية التكوينية وانتقادها.

### أولا: قبول البنيوية التكوينية ومعطياتها

بعد تمكن المنهج التكويني من أن يحقق الانتشار في النقد العربي تنظيرا، راح عدد من النقاد يمارسونه فعليا، بوصفه خشبة إنقاذ من قيود البنيوية الشكلية<sup>(2)</sup>، ونتيجة للانتشار الواضح للبنيوية التكوينية في النقد العربي وبمساحات جغرافية واسعة في أقطار المغرب والمشرق العربي، ظهرت محاولات عدة لتحديد مفهومها النقدي؛ ومن أهم من فعل ذلك:

1. جمال شحيد الذي يراها منهجية تحلل البنية الداخلية لنص من النصوص رابطة إياه بحركة التاريخ الاجتماعي الذي ظهر فيه، مما عملت على فتح آفاق

<sup>(1)</sup> ظ: من:14.

<sup>(2)</sup> ظ: التحليل البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000(أطروحة دكتوراه):93.

جديدة تعمل على الفهم المعمق للنصوص الإبداعية (1). وقد قام بالتنظير النقدي العربي لمقولات (غولدمان) في كتابه (في البنيوية التركيبية - دراسة في منهج لوسيان غولدمان)، عرض فيه أهم مرتكزات البنيوية التكوينية؛ تلك البنيوية التي تمكننا - كما يرى شحيد - من فهم التراث بشكل جديد، ولاسيما المقولات المتحجرة "التي تتكرر ببغاويا على السنتنا" (2). ولم يمنعه ذلك من انتقاده في عد (الفرد) في الرواية (ممثلا) حقيقيا للمجموعة (3).

2. يمنى العيد التي انطلقت في تحديدها للبنيوية التكوينية من الفلسفة الماركسية، ورأت أنها منهجية اجتماعية جدلية تستند أدواتها الإجرائية إلى الفلسفة الماركسية، وتسرفض عزل النص وإغلاقه عن نفسه (4). وكان كتابها (في معرفة النص) الصادر عام 1983 من الدراسات التطبيقية في هذا المجال، على الرغم من أنها سعت من خلاله إلى جعل النقد علما (5)؛ إذ إنها أعلنت عن رغبتها في التمسك بالمنهج البنيوي التكويني، بقولها "أحاول النظر في العلاقات الداخلية في النص دون عزله ودون إغلاقه على نفسه (6)، ورأت أن للمنهج البنيوي التكويني أهمية خاصة: لأنه "أثبت قدرته على كشف ما لم يكن معروفا من خصائص الشكل والظاهر (7)، علاوة على أنه حقق انتشارا "استطاع أن يصل إلى العام والمشترك، وإلى ما هو علمي وإلى ما هو منطقي (8).

<sup>(1)</sup> ظ: في البنيوية التركيبية:9.

<sup>(2)</sup> في البنيوية التركيبية:9.

<sup>(3)</sup> ظ: من:100.

<sup>(4)</sup> ظ: همرفة النص:122.

<sup>(5)</sup> ظ: من:20.

<sup>(6)</sup> من:12.

<sup>(7)</sup> في معرفة النص :37.

<sup>.37</sup>ن<sub>ام</sub> (8)

- 3. جابر عصفور الذي أكد أن البنيوية التصوينية منهجية تهتم بدراسة بنية العمل الأدبي دراسة تحشف عن الدرجة التي يجسد بها العمل بنية الفصر عند طبقة أو مجموعة اجتماعية ينتمي إليها مبدع العمل؛ لذا فهي منهج يتناول النص الأدبي بوصفه بنية إبداعية متولدة عن بنية اجتماعية، وذلك من مبدأ التسليم بأن أنواع الأعمال الإبداعية جميعها ما هي إلا تجسيد لرؤى عالم، متولدة عن وضع اجتماعي محدد لطبقة أو مجموعة اجتماعية معينة (1).
- 4. عبد الملك مرتاض الذي وجدها منهجية جاءت "لإنقاذ البنوية والاجتماعية جميعا بالإفادة من أفضل ما فيها من مبادئ التأصيل المضموني في الثانية، والتأصيل الشكلي في الأولى، ثم تأسيس نظرية نقدية على أنقاض من ذلك"(2).
- 5. محمد نديم خشفة الذي عدها منهجية تحاول البحث عن العلاقات الرابطة بين الأثر الأدبي وسياقه الاجتماعي والاقتصادي الذي سبق تشكله. غير أن هذه العلاقات ليست مجرد تساوق أو تواز بسيط بين بنية الأثر الأدبي وبين شروط إنتاجه، الاجتماعية والاقتصادية، وإنما يعدها اندماجا تدريجيا بين سلسلة من الجمل أو الكليات النسبية (3).
- 6. سعد البازعي الذي رأى أنها منهجية توفيقية بين أطروحات البنيوية النسقية، وأسس الفكر الماركسي أو الجدلي ومعطياته، التي تشدد على التفسير المادي للواقع الفكري والنقدي عموما<sup>(4)</sup>.
- 7. أحمد يوسف الذي رأى أن البنيوية التكوينية منهجية متميزة؛ لأنها قدمت طرحا متميزا لمكانة السياق في ضمن الطرح النسقي، مما أصبح الفاعل الأساس للعمل الإبداعي غير منفصل عن البنى الذهنية للجماعات الاجتماعية

<sup>(1)</sup> ظ: نظريات معاصرة:83–86.

<sup>(2)</sup> تحليل الخطاب السردي، عبد الملك مرتاض:8.

<sup>(3)</sup> ظ: تأصيل النص:9–10.

<sup>(4)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:76-77، واستقبال الآخر:209.

التي ينتمي إليها؛ لذا فإنها تنظر إلى هذا الفاعل على أنه عنصر محوري داخل الوعي الجمعي، وتتجلى قدرتها الفائقة في دراسة النماذج الإبداعية الكبرى في الآداب العالمية (١).

8. نجيب العوية الذي يظهر عنوان دراسته (درجة الوعي في الكتابة) ومتنها صيغة معارضة لكتاب (رولان بارت) المشهور (درجة الصفر في الكتابة)، إذ انتقد فيه البنيوية الشكلية؛ لانفلاقها على النص، وإهمالها العوامل المؤثرة في سياقاته، ووجد في مشروع (غولدمان) تخلصا من السجن والطريق المسدود الذي انتهت إليه المناهج الشكلية، وقدرة على تشكيل نقاط التقاء بين النص والواقع؛ وبذلك 'فهو يعزز موقع المنهج البنيوي وموقع المنهج الجدلي في آن (2). وأفاد في مقاربته التي تبحث عن أزمة الوعي في الكتابة، وعن فعالية النص في مقابل لذة النص، من البنيوية التكوينية؛ لأنها لا تعزل النص عن الواقع، وتراعى شروطه الأساس؛ لذلك فهو يرى أن بنيوية (غولدمان) أفضل من بنيوية (رولان بارت)(3)، من حيث إن البنيوية الشكلية لم تفلح في تحقيق السيطرة على النص والواقع معا، سيطرة فكرية 'تطال، وتكتنه جوهر النص وجوهر الواقع في آن، باعتبار العلائق العضوية بين الطرفين "(4)، خلاف بنيوية (غولدمان) التي تمثل منهجيتها نقطة التقاء بين النص والواقع: وبذلك فإنه يتبنى البنيوية التكوينية التي هي مزيج من المنهج الجدلي والمنهج البنيوي الشكلي، ويعترف بذلك صراحة بقوله: أرى أن تفاعلا بين المنهج البنيوي الشكلي والمنهج الواقعي الجدلي في إطار نظرية نقدية ناظمة، وهي إمكانية وإرادة يزكيها ويشجع

<sup>(1)</sup> ظ: القراءة النسقية: 244.

<sup>(2)</sup> درجة الوعى في الكتابة، نجيب العوفي:34.

<sup>(3)</sup> ظنمن:33.

<sup>(4)</sup> درجة الوعى في الكتابة :34.

عليها مشروع لوسيان غولدمان، أرى أن تفاعلا من هذا القبيل كفيل بأن يحقق ذلك المبتغى الصعب للممارسة النقدية"(1).

- 9. محمد بسرادة المذي رأى في كتابه (محمد مندور وتنظير النقد العربي) أن مرتكزات ذلك المنهج تعمل على "تخليص دراستنا من هالات التقديس والتبرير القائم على أحكام مسبقة "(2)"، وكان، في مجمل كتابه، يسير على وفق آليات البنيوية التكوينية الباحثة في أعمال المثقف، المتمثل بـ (محمد مندور)(3)، الذي تشكل مجمل آرائه النقدية وعيا نقديا جديدا في مجال النقد الأدبي، معبرة "عن التحولات الحاصلة في المجال الثقافي وفي وعي المتلقين "(4). وأعلن صراحة عن تقبله لمنهجية (غولدمان) بقوله: "لقد آثرنا فيما يخصنا، استيحاء المناهج الصادرة عن البنيوية التكوينية كما بلورها كل من جورج لوكاش ولوسيان غولدمان "(5).
- 10. محمد بنيس الذي يمثل كتابه (ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب- مقاربة بنيوية تكوينية) الصادر في عام 1979 جهدا كبيرا من الجهود الأكاديمية التي جسدت حضور معطيات البنيوية التكوينية في الشعر المغربي وتقبلها. وقد بين الباحث دوافع تبنيه البنيوية التكوينية وأسباب اهتمامه بالشعر المغربي المعاصر، استنادا إلى الـوعي بالقوانين والبنيات الداخلية والخارجية للمتن الشعري المغربي، والكشف عن الربط الجدلي بينهما، من أجل بلوغ النواة المركزية، فهو يراها منهجية "تتجاوز الدراسة الاجتماعية للمضمون دون الشكل، عندما تعتبر أن قراءة النص يلزمها أن تنطلق من النص، ولا شيء غير

<sup>(1)</sup> مِن :34.

<sup>(2)</sup> محمد مندور وتنظير النقد العربي:14.

<sup>(3)</sup> ظ: استقبال الآخر:212.

<sup>(4)</sup> محمد مندور وتنظير النقد العربي:123.

<sup>(5)</sup> من:14.

النص، كما يقول غولدمان (۱)، من حيث إن "التيار الاجتماعي الجدلي يؤمن قطعا بأن التحليل الداخلي للعمل الأدبي لن يوصلنا للقبض على الدلالة المركزية للنص، أي الكشف عن الرؤية، ويعتقد صادقا بأن الطرائق الشكلانية والبنيوية تحول النقد الموضوعي إلى مجرد تحليل وصغي وضعي، ذي آفاق ضيقة لا تستوعب ما يتحرك خلف البنيات اللغوية (2)؛ وعليه فإن البنيوية التكوينية تحدد "النص الأدبي من الداخل ومن خلال العلاقات الباطنية الموجودة بين الكلمات الصانعة، والمبنية للعمل الأدبي. فالترابطات اللغوية هي السبيل إلى تحليل النص (3).

11.عبد الله راجع الدي صرح في دراسته الأكاديمية حول(القصيدة المغربية المعاصرة- بنية الشهادة والاستشهاد)، أنها جاءت تكمله للتحقيب الشعري المغربي الدي بدأه (محمد بنيس) بمرحلة الستينيات، بتناول شعراء حقبة السبعينيات، وانطلق من الإيمان بالبنيوية التكوينية، مع وعي بالصعوبات التي تعترض تطبيقها على الشعر عامة، والشعر المغربي خاصة (4)، ورأى أن الدراسة الداخلية للنص الأدبي غير كافية ما لم تأخذ "بحقيقة الخارج الداخلي للعمل الأدبي "(5)؛ هذا الخارج الداخلي صار مطلب المقاربات البنيوية التكوينية، بوصفه بديلا لما كانت تطرحه المناهج السياقية حيال ثنائية الداخل والخارج. واستعان الباحث، تلافيا للخلل الذي يمكن أن يعتري المنهج، بعلم النفس كما مارسه (شارل موران)، مازجا إياه بمعطيات البنيوية التكوينية (6)، التي تهدف

<sup>(1)</sup> ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب:12.

<sup>(2)</sup> من:22.

<sup>(3)</sup> من:20.

<sup>(4)</sup> ظ: من: 1/12–13.

<sup>(5)</sup> القصيدة المغربية المعاصرة - بنية الشهادة والاستشهاد ، عبد الله راجع :12/1.

<sup>(6)</sup> ظ: ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب: 6/1.

إلى اكتشاف المساحات الثقافية والنفسية والواقعية التي تمخض عنها المتن الشعرى متأثرا ومؤثرا فيها.

- 12.على عباس علوان الذي وجدها- بوصفها منهجا رافضا لمقولات البنيوية الشكلية - خير منهجية حديثة تكشف عن التأثير الاجتماعي في الإبداع، ورأى ضرورة الإضادة من "تطوير وتعديل بعض مسارات مناهج النشد الأدبي وفيخ مقدمتها المنهج البنيوي"(1)، الذي طوره (غولدمان).
- 13. عبد الرضا جبارة الذي أكد أن بنيوية (غولدمان) تصلح في الوقت الراهن لدراسة الآثار الأدبية العربية من حيث إنه يحاول الاطلاع عن كثب على خصوصية الظاهرة الأدبية كيفما كانت تجلياتها شعرا أو قصة أو رواية، أو من الفنون الشعبية، علاوة على أنها منهجية تعمل على تحديد الكيفية التي يتم بها الانتقال من الظاهرة الجمعية إلى الإنتاج الأدبي؛ لذا فإنها كفيلة بأن تضيء النص وتفككه من حيث إنه لا يبحث فقط عن العلاقة بين مضمون الوعي الجمعي ومضمون العمل الأدبي (2)، كما سارت على ذلك المناهج الإيديولوجية السابقة.
- 14. محمد خرماش الذي نظر في تجارب النقاد المغاربة المتبنية للبنيوية التكوينية، وأبرز سلبيات تلك التجارب؛ فهو يرى أن مقاربة (محمد بنيس) مثلا، تراوح بين البنيوية الشكلية والبنيوية التكوينية من ناحية، والمنظور الاجتماعي التقليدي من ناحية أخرى (3). وعموما فإن رأيه في الدراسات التي تبنت البنيوية التكوينية بشكل أو بآخر، هو أنه على الرغم من الحماسة المنهجية التي قد تذهب إلى النص على اختيار هذا المنهج في العنوان، فإن استيعاب أطروحات (غولدمان) لم يكن استيعابا عميقا.

<sup>)</sup> نقد الرواية العراقية - محاولة في تحديث المنهج، علي عباس علوان:19.

<sup>)</sup> ظ: رؤية العالم- مقارية أولية في سوسيولوجيا النص (ش.م).

ا ظ: إشكالية المنهج في النقد المغربي المعاصر:11، واستقبال الآخر:215.

15. حميد لحمداني الذي التزم بالمنهج البنيوي التكويني في معظم دراساته؛ منها دراسته الأولى (من أجل تحليل سوسيوبنائي للرواية - رواية المعلم علي نموذجا)، الصادرة في عام 1984 (1)، والثانية (الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي) الصادرة في عام 1985 (2)، المتي أعلن فيها عن عنوانه الفرعي (دراسة بنيوية تكوينية)، غير أن (لحمداني) يشير في دراسة تالية، إلى أن التزامه بالمنهج البنيوي التكويني في معظم تحليلاته للرواية، لم يكن مقيدا، وإنما جاء منفتعا على تجارب منهجية أخر، كدخول حوارية (باختين) مع المنهج البنيوي (3). وأكد أن المنهج البنيوي التكويني وجد- لعلاقة المغرب مع الثقافة الفرنسية "تطبيقات متنوعة له في المغرب، سواء في الشعر أم في النقد أم في الرواية "(4).

16. سيزا قاسم التي مارست في كتابها (بناء الرواية - دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ) الصادر في عام 1984، المنهج التكويني، معلنة عن أهمية استشفاف العلاقات القائمة بين بنية النص الداخلية، وبنياته الخارجية، كالربط بين النص والمجتمع (5).

يتضح مما تقدم، أن درجة تقبل نقادنا العرب لأطروحات البنيوية التكوينية تقبلا نقديا كانت كبيرة، وأن القبول الحسن لهذا المنهج يدل على الرفض الصريح للبنيوية الشكلية التي تحولت إلى قوالب جامدة في أغلب الأحيان. حتى أن نقادنا يتحمسون لعطيات (غولدمان) أكثر من معطيات البنيوية الشكلية وإن لم يتبنوا البنيوية التكوينية؛ فهذا (جابر عصفور) يقول: أنا لست بنيويا، ولكن هذا لا يمنعني من أن أستفيد من

<sup>(1)</sup> ظ: من أجل تحليل سوسيوبنائي للرواية- رواية المعلم علي نموذجا، حميد لحمداني.

<sup>(2)</sup> ظ: الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي- دراسة بنيوية تكوينية.

<sup>(3)</sup> ظ: النقد الروائي والإيديولوجيا – من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي، حميد لحمداني: 116–117.

<sup>(4)</sup> من:114.

<sup>(5)</sup> ظ: بناء الرواية - دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ، سيزا قاسم: 12.

البنيوية، وإذا أصر البعض على أن ينسبني إلى البنيوية فلبنسبني إلى البنيوية التوليدية، وليس البنيوية الشكلية"(<sup>1)</sup>,

والحقيقة أن ببلاد المغرب العربي كانت هي السباقة في تقبل أفكار (غولدمان) وتوظيفها، وربما نقول إنها كانت أكثر اهتماما بها من بلاد المشرق العربي، معيدين ذلك لصلة القربي الفكرية بينها وبين(فرنسا) موطن البنيوية، ولامتلاكها (اللغة) المناسبة: ومن هنا حظيت، وما تزال تحظى، بحضور واسع في ثقافتنا العربية، ولعل ذلك يعود إلى طبيعتها التي تجمع بين الشتيتين؛ التوجه الشكلاني والتوجه الماركسي، على نحو يرضي الرغبة في الإخلاص للجوانب الشكلية في دراسة الأدب، مع عدم التخلي عن القيم والالتزامات الواقعية، اليسارية غالبا(2)، بل إن من اللاضت أن الاهتمام بالمنهج البنيوي التكويني في العالم العربي، يكاد يفوق الاهتمام به في بعض أجزاء العالم الغريب، ولاسيما بريطانيا وأمريكا، إذ تعود أول دراسة حول(لوسيان غولدمان) في اللغة الإنجليزية إلى عام1980، وهي دراسة (ماري إيفانز)(٥)، بينما تعود الدراسات العربية التي توظف مبادئ (غولدمان) وقواعده، إلى عام1970 في رسالة (محمد رشيد ثابت) المعنونة بـ (البنية القصصية ومدلولها الاجتماعي في حديث عيسى بن هشام)(4)، ودراسة (أمير اسكندر) بعنوان (لوسيان غولدمان- الفكر والمنهج)(5)، ثم تبعتهما دراسة لـ(حسين الواد) بعنوان (البنية القصصية في رسالة الغضران) (6)، في عام1975، ودراسة (عبد السلام بنعبد العالي) بعنوان (سوسيولوجيا الآداب عند لوسيان غولدمان) (7)، في عام1977.

<sup>(1)</sup> أسئلة النقد:73.

<sup>(2)</sup> ظ: استقبال الآخر:204.

<sup>(3)</sup> ظ: من:205 (في الهامش).

<sup>(4)</sup> ظ: نظريات معاصرة:83.

<sup>(5)</sup> ظ: لوسيان غولدمان- الفكر والمنهج، أمير اسكندر:36.

<sup>(6)</sup> ظ: استقبال الآخر: 174 (في الهامش).

<sup>(7)</sup> ظ: سوسيولوجيا الآداب عند لوسيان غولدمان، عبد السلام بنعبد العالي:29.

وليس من المصادفة في شيء أن تتم العناية، في غمرة تفاعل المثقفين والنقاد المغاربة مع الثقافة الأوربية، باطروحات البنيوية التكوينية، التي جاءت متناسبة مع ميول معظم النقاد الذين يتبنون المفهومات الماركسية.

ووظفت معطيات (غولدمان) في حقل السرديات، وتبناها كثير من الباحثين؛ منهم (سعيد علوش) في (الرواية المغربية والإيديولوجيا في المغرب العربي) (1)، و (حميد لحمداني) في (الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي- دراسة بنيوية تكوينية)(2) وإن لم تبرز بروزا واضحا في جهده.

وتمكن (إدريس بلمليح) من دراسة مؤلفات (الجاحظ) دراسة بنيوية تكوينية، وكانت دراسته (الرؤية البيانية عند الجاحظ) في عام1984، محفوفة بمخاطر استشعرها (بلمليح) في غير موضع من دراسته (3). ومع ذلك، فقد تمكن من تقديم الأدلة الحجاجية التي تثبت أن مؤلفات (الجاحظ) تهيمن عليها فكرة مركزية، هيمنت فيها بنية واحدة وحددت رؤيته العامة للعالم؛ هي الرؤية البيانية. وقام الباحث بدراسة الموضوع على وفق إجراءات البنيوية التكوينية.

## ثانيا: رفض البنيوية التكوينية وانتقادها

إن الموقف النقدي العربي الرافض للبنيوية التكوينية، لا يكاد يذكر: وذلك لأسباب كنا بسطنا بعضها في غيرهذا الموضع، ولأنها منهجية متكاملة ذات منظور نقدى يتجاوز سلبية النقد الشكلي، وتسعى إلى تحقيق توازن منطقي بين النص والواقع؛ وهذا ما يطمئن الناقد العربي الذي لم يستطع أن يتخلى عن ذاته وهو يصنع النص، حتى وإن تبنى المناهج العلمية.

<sup>(1)</sup> ظ: الرواية المغربية والإيديولوجيا في المغرب العربي، سعيد علوش.

<sup>(2)</sup> ظ: الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي- دراسة بنيوية تكوينية.

<sup>(3)</sup> ظ: الرؤية البيانية عند الجاحظ، إدريس بلمليح:55 و91-93.

# البنيوية وما يعدها النشاة والنقيك

# الباب الثاني: ما بعد البنيوية

الفصل الأول: صيرورة ما بعد البنيوية وسيرورتها الفصل الثاني: الأدوات الإجرائية لما بعد البنيوية الفصل الثالث: الموقف النقدي مما بعد البنيوية



# البنيوية وما يعدها النشاة والنقيل

الفصل الأول ميرورة البنيوية الشكلية وسيرورتها

# الفصل الأول

# صيرورة ما بعد البنيوية وسيرورتها

انبنى هذا الفصل على ثلاثة مباحث اختص المبحث الأول بالحديث عن النشأة والانتشار، وكان أثر المرجعيات مدار الحديث في المبحث الثالث فشغله الحديث عن طرائق الإرسال.

## المبحث الأول

## نشأة ما بعد البنيوية وانتشارها

في هذا المبحث ثلاثة محاور؛ هيالجانبان التاريخي والجغرافي، والمصطلح وتحديد المفهومات، والمفهوم وتحديد المصطلح.

# المحور الأول: الجانبان التاريخي والجغرافي

بدأت بوادر المشروع التفكيكي تدق أبواب الحركة النقدية في منتصف الستينيات من القرن العشرين، بعدما شاعت شكوك حول الكفاية المنهجية للبنيوية في شتى حقولها العرفية، وسرعان ما تحولت هذه الشكوك إلى تيار نقدي يحاول نقد الوصفية البنيوية المجردة، التي أحلت النموذج اللغوي بوصفه قوة جبرية محل العقل، مما أدى إلى قهر ذات المبدع والمتلقي على حد سواء، وقد ترتب على ذلك أن سادت الأوساط النقدية حالة من الجمود، وتوقع الجديد، المغاير والمختلف لمجموعة المعطيات التي خلفتها البنيوية، والفكر الغربي بشكل عام.

وقد مثلت فرنسا المهد الأول للتفكيك، قبل أن ينتقل إلى أمريكا، فالمزاج الثقافي وقد مثلت فرنسا المهد الأول التفكيك، والمحافظة، وتلك القوى التي رفضها الفرنسي متشكل حينذاك من قوى التجانس والتوحد والمحافظة، وتلك القوى التي رفضها الفرنسي متشكل حينذاك من المحرف الملائمة لظهور التفكيك في فرنسا دون أي بلد آخر (١)؛ التفكيك، هي التي هيأت الظروف الملائمة لظهور التفكيك في فرنسا دون أي بلد آخر (١)؛

<sup>(1)</sup> ظ: النظرية الأدبية المعاصرة:141، والمرايا المحدبة:83 و165.

لذلك فهو إفراز طبيعي لحالة الذعر من النظريات الشاملة المتماسكة (ومنها البنيوية). والدخول معها في جدلية، مما أدى إلى تحول المسار النشدي من البنيوية إلى ما بعد البنيوية (التفكيك)، وهو الاسم المتداول في فرنسا، إذ تم تداول في أول الأمر في العسحف الفرنسية، التي وصفته بأنه يدل على إخفاق المثالية الألمانية، والماركسية، وعلم الظاهرات، والوجودية، والتحليل النفسي، والبنيوية القائمة على الألسنية. وهدفها من تمرير هذا العنوان هو المحافظة على الموروث النقدي الفرنسي المتصل بالبنيوية، ولاسيما أن ما بعد البنيوية لم تخل يوما من عناصر من (اللاعقلانية) والتناقض الفاقع، والصوفية النصية، والمالية الألسنية، واليسارية الطفولية (أ). وهكذا تحولت الأنظار إلى التفكيك، بوصفه البديل المناسب الذي يزعزع الثقة بفكرة البنية الثابتة، التي كانت البنيوية قد قامت على أساسها، لتحقيق اليقين والثقة بالمعرفة العلمية.

ومما زاد من موجة النفور من البنيوية، التذكر لما قامت به (أمريكا) من ضرب (نكازاكي) و (هيروشيما) بالقنابل الذرية، مما جعل الإنسان يشك في قيمة العلم ومنهجيته، وهذا ما سوف يتضح لنا من استقبال اليابان للطرح التفكيكي.

ومن هنا، حاولت الولايات المتحدة احتضان الفكر الجديد، ونظمت ندوة في جامعة (جون هوبكنز)، حول (لغات النقد وعلوم الإنسان) عقدت في أكتوبر سنة 1966. وشارك في الندوة عدد من النقاد، في مختلف الاتجاهات، وكانت مقالة (جاك دريدا) بعنوان (البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية) فاتحة التفكيك، وانهيار البنيوية التي لم تستطع الخروج عن تأثير الميتافيزيقا الحداثية، لكونها بقيت تردد أصداء الميتافيزيقا الغربية، وقد أشار إلى "أن المبادئ المنظمة للبنية ستحدد ما يمكن أن ندعوه لعبا حرا للبنية. لا شك في أنه من خلال توجيه التحام النظام وتنظيمه يسمح مركز البنية باللعب الحر لعناصرها داخل الشكل الكلي، وحتى اليوم تمثل فكرة البنية المفتقرة إلى بمركز، الشيء الذي لا يتصور نفسه" (2). وقد أدى هذا الطرح إلى تحول مسار البنية من

<sup>(1)</sup> ظ: بؤس البنيوية: 11و 23.

<sup>(2)</sup> البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية، جاك دريدا:234، وظ: نظرية الأدب في القرن العشرين: 158.

البنية الثابتة، بوصفها مركزا، إلى البنية المهمشة التي تفكك المركز، من خلال نقد الأصل الثابت والمتفرد بالقوة لمفهوم العقل؛ ولنذلك يرى(دريدا) أن أطروحاته تتعارض مع معطيات الحضارة الغربية وبنائها الفلسفي، من حيث كونها حضارة تتمركز حول اللوغوس؛ وهذا التمركز دفع العقل إلى واجهة الاهتمام، وأعطاه سلطة فعالة في مسار الفكر، إذ آل في نهاية المطاف إلى مفهوم مجرد ذي قوة لا متناهية، ولعل ذلك- بحسب دريدا- يعود إلى أن الحضارة الغربية جعلته بديلا عن الميتافيزيقا التي تطرحها الأديان(1).

ونتيجة لاحتضان الولايات المتحدة، ودعمها المستمر لاستراتيجية التفكيك، وترحيبها بالمهاجرين الجدد وعلى رأسهم (جاك دريدا)، رحبت جامعاتها بالتفكيك، وسرعان ما تحول الاستقبال إلى تأسيس مدرسة تفكيكية في أمريكا، على غرار المدرسة الفرنسية، ومدرسة (ييل) النقدية خير دليل على ذلك، حتى أصبح النقاد يتحدثون عن التفكيك بوصفه منهجا أمريكيا<sup>(2)</sup>.

والواقع أن تبني أطروحات التفكيك، وإحلالها محل النقد الجديد في الولايات المتحدة، أمر مقصود، بغية التمكن من التلاعب بالمنظومات المعرفية المختلفة، وتوجيهها إلى المعنى المؤدلج والممثل للأشياء على أنها انزياحات مستمرة (لانهائية)، لا ترتقي إلى صيغة الاستقرار، وتبقى وحدات ذات معان مهمشة طبقا لتعدد قراءاتها؛ ومن هنا عد التفكيك المرحلة الأخيرة من مرحلة الشك الليبرالي، وعدت النظريات والإيديولوجيات الملتزمة، والخارجة عن أطروحات التفكيك بمثابة أطروحات إرهابية متأصلة (3)، وتأتي الكتابة التفكيكية لترد عليها وتقوضها بوصفها آخر مقاطعة غير مستعمرة، ويتم ذلك باستخدام اللعب الحر للغة. ومن هنا كان انبثاق(ييل) بمثابة نوع من التوازن النقدي مع مدرسة (تل كيل) الفرنسية، علاوة على حاجة النقد الأمريكي لمعطيات (دريدا)، لوضع أسس تكون بمثابة القواعد التي تسير عليها أطروحات مدرستها.

.287

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيكية في العمارة (أطروحة دكتوراه):14.

<sup>(2)</sup> ظ: ما هو النقد؟، بول هيرنادي:78-80، والمرايا المحدبة:166.

<sup>(3)</sup> ظ: المسرح بين الفن والفكر:72، والقول الفلسفي للحداثة، هبرماس:296، وبؤس البنيوية: 284

وحاول(ارت سرمان) أن يحذَّر للتفكيد كية في تاريخ النقد الأمريكي، بقوله:"إن المفكيك في أمريكا ليس في حقيقة الأمر، ما بعد بنيوية فرنسية. إنه استخدام لما بعد منيوية تعتبر استمرارا لحركة في التاريخ الأمربكي بدأها النشاد الجدد مع تغيرات مهمة بالطبع، ومن الخطأ القول بأن هؤلاء النقاد بالطبع مروا بعملية تحول دريدي، قاموا بعده بالتنكر لموافقهم السابقة من أجل دعوة لما بعد بنيوية فرنسية (١). فـ (بيرمان) يضع فوارق بين التفكيكية الأمريكية ونظيرتها الفرنسية، مع العلم بأن هذه الأخيرة هي التي كان لها فضل الترويج لهذا المشروع. غيرأن المهم هنا، هو أن اللغة النقدية التي تبناها المشروع التفكيكي في فرنسا على يد(دريدا) تختلف عن تلك التي توسل بها الأمريكيون في خطاباتهم النقدية. التفكيكية في نسختها الأصلية تقوم على الميتانقد، إذ يشغل الخطاب النقدي منزلة الإبداع، فيعمل بارتداء هذا اللبوس على لفت الانتبام إلى نفسه أولا وقبل كل شيء. وهذا ما لم يألفه الأمريكيون في النقد الجديد من قبل، فعلى الرغم مما أعطاه أنصار هذا النقد للغة من اهتمام كبيرة أطروحاتهم، لكن ليس بالمفهوم الدريدي، إذ تتعدد التفاسير إلى ما لا نهاية، فيغيب المعنى ويسود الغموض وتعم فوضى التفسير. فالنصوص التي يقدمها(دريدا) مشرذمة ومداعبة، أما نقاد(ييل) فإنهم يقدمون نصوصا محكمة وتقليدية؛ لأن التعامل مع إشكالية الميتالغة من مهمات التفكيكية في صورتها الفرنسية (2).

وبهذا يمكن القول إنه على الرغم من المكانة التي حظي بها التفكيك في فرنسا واحتضانه سنة 1966 في جامعة (هوبكنز)، فإن الأمريكيين لم ينسوا أصول النقد الجديد، الذي بقي مهيمنا على المؤسسات الأكاديمية والثقافية. ف(بول دي مان) مع ما أثاره من قضايا في ساحة النقد، جعلته أقرب ما يكون إلى (دريدا)، ومنها، على سبيل المثال لا الحصر، مقولته: (إن كل قراءة هي إساءة قراءة)، يبدو- من جهة أخرى- وكأنه بعيد كل البعد عن درجة القرابة هذه، فتراه يعطي قيمة للنص في استراتيجيته البلاغية، تجعل منه أقرب إلى إجراءات النقد الجديد منه إلى إجراءات التفكيك، وقد "ظهرت هذ

<sup>(1)</sup> المرايا المحدبة:70-71، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة:72، وينظر مصدره هناك.

المسألة أول ما ظهرت في الفصل الذي كتبه دي مان عن مقال روسو(العمى والتبصر) وجادل فيه باستفاضة ضد دريدا قائلا: إن النص لا بد وأن يحتوي على (أو يمثل سبقيا) بصورة أو بأخرى قراءته التفكيكية الخاصة به"(١). وهذا دليل على غرابة التفكيك في الولايات المتحدة، وأن استقبالهم له جاء نتيجة وجود تقارب مؤدلج، جاء ضمن حلقة من التبني الأمريكي لكثير من الأطروحات الفكرية اليهودية. بعبارة أخرى أخذ الخطاب التفكيكي يهيمن على مراكز التأثير السياسي والاقتصادي والتعليمي في أمريكا، ولعل التأثير والتقبل إنما يعود إلى الحضور اليهودي الكاسح في الولايات المتحدة الأمريكية، وجعلها منهجية تخدم مآربها المختلفة، مما يساعدها على فرض هيمنتها باستمرار. ويمكن أن نتلمس هذا الحضور مما قام به أحد الباحثين الذي وجد أن التأثير اليهودي في أمريكا، يتعلق بأربعة إسهامات تمثلت في: (1) تأثيرهم في الفكر السياسي للحزب الديمقراطي وانتشار الليبرالية. (ب) الجوانب الإبداعية كما تمثلت في النتاج المسرحي والموسيقي، ويتجلى ذلك من خلال هيمنة نتاجهم على شوارع في نيويورك، لاسيما شارع (برودوي). (ج) هيمنة مؤسسات التحليل النفسي الفرويدي، وكذلك هيمنة مثقفين ومفكرين يهود. (د) الأثر الهائل الذي تركوه في الحياة الأكاديمية في الجامعات والكليات الأمريكية(2)، وإسهامهم الإبداعي في المجالات جميعها، ومن ضمنها النقد الأدبى والفني. ومثل هذا الحضور الواسع، يعود إلى الرعاية الأمريكية لفكر اليهود، الذي يهيمن رأس ماله على المؤسسات بأنواعها كافة.

وبذلك يمثل(دريدا) الجسر المؤدلج بين المدرستين الفرنسية والأمريكية من خلال ذخيرة متميزة أخذت منها معظم الدراسات الحديثة التي تلت استراتيجيته، وعلى الرغم من أن المزاج الفرنسي هو الذي أفرز التفكيك، لإزالة الحيرة التي ألمت بالمثقفين والقراء (3) طوال هيمنة النقد البنيوي، فالحقيقة التي لا يمكن إخفاؤها أن التفكيك بانتقاله إلى الولايات المتحدة، نجح وبسرعة لا مثيل لها، في تحقيق شعبية وأرضية صلبة مكنته من

<sup>(1)</sup> التفكيكية – النظرية والممارسة، كريستوفر نوريس:225.

<sup>(2)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية، سعد البازعي:356، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: نقد الحداثة، د. حامد أبو أحمد:45.

### الباب الناني: ما بعد البنيوية

ممارسة إجراءاته بشكل لم يكن له في مودلنه الأم، والواقع أن هذا النجاح، وتلك الشعبية إنما تدل على وجود اسباب ساعدت على ذلك؛ ومنها: (1) تداخل أجيال النقاد لانتمائهم إلى النقد الجديد، مما أدى إلى اختلاف الأمزجة والتصورات النقدية. (ب) محافظة النقد الجديد على أصول المناهج السياقية، على الرغم من إعلانه تمرده على المدارس النقدية السابقة، وقد يعود ذلك إلى التزامه الأرثوذكسي المهيمن على معظم رجاله. (ج) تعنت الذات الأمريكية ورفضها استقبال البنيوية- كما مر بنا سابقا- جعلها تفكر بالجديد مع ما يخدم استراتيجيتها. (د) الحاجة الملحة إلى مشروع نقدي جديد داخل المؤسسات الأكاديمية في أمريكا، والفكر التفكيكي الجديد هو الذي ظهر في الوقت المناسب ليشبع تلك الحاجة (1).

ويشير أحد الباحثين إلى المناخ الذي هيأ لاستقبال الطرح التفكيكي، بقوله: "لا يمكن إنكار أن تجسيد الأزمة في النقد في أواخر الستينيات كان من عمل التفكيكيين ومن أثروا فيهم. ولا يمكن أيضا إنكار أن الصراع الجدلي الذي نشأ عن كل من ذلك الإعلان عن الأزمة- التي يعتبر التفكيك رد الفعل المناسب لها- وعن البروز المتنامي لتفكيك التفكيك، حافظ على الحيوية الظاهرة للمؤسسة خلال السبعينيات والثمانينيات. لقد بدأت مهن ونشرت كتب وظهرت دوريات وأسست برامج ومدارس ومؤسسات وقدمت البرامج التلفزيونية وكتبت التعليقات وعقدت المؤتمرات. الخلاصة ومؤسسات وقدمت البرامج التلفزيونية وكتبت التعليقات وعقدت المؤتمرات. الخلاصة البسيطة: بصرف النظر عن الجانب الذي ينحاز إليه الإنسان في المعركة، فالحقيقة أن التفكيك أزاح بشكل فعال البرامج الفكرية الأخرى من العقول ومن الأعمال الريادية الأدبية" (2).

هيمنت-إذا، في مثل تلك الأجواء- أفكار التفكيك على الساحة الأدبية، وخاصة على النقاد الرومانسيين والناقمين على موجة النقد الجديد، ولاسيما أن الدراسات

<sup>(1)</sup> ظ: بؤس البنيوية:290-291، والمذاهب النقدية الحديثة.314، وإشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:44-45.

<sup>(2)</sup> المرايا المحدبة:295، وينظر مصدره هناك.

التفكيكيه أعادت الشك في العملية النقدية لتعود إلى الذات الكانطية عودة نسبية، وهذا لا يمنع من وجود معارضين مثل التقد تبيك صدمة وانحسارا لهم.

وشدد(دريدا)- لدسي يحقق التقبل الإيجابي لمطياته على أهمية(الجامعة) بوصفها المؤسسة العلمية التي تفود حركة الثورات والنظاهرات الطلابية، وبوصفها موقعا للمقاومة تضم الجميع، للقيام بنشاطات سياسية للمصيان المدني، أو الانشقاق عن الفكر السائد باسم عدالة الفكر، أو القانون الأصلح ()؛ وبتشديده هذا يكون قد لفت الانتباء إلى أنه من دعاة الحرية، ومن ثم التف الشباب حوله، وعدوه ممثلا لاتجاه فكري جديد قائم على حرية اختيار المعنى، وهذا ما يفسر لنا تبني أمريكا له، حتى تقود الحرية التي تؤدلجها على وفق فلسفتها ومعانيها، وكأنها استخدمت(دريدا) واجهة سياسية في حينه. ومن هنا يمكن تعرف المهمة الأساس التي مارستها المؤسسة الأكاديمية والتعليمية، المتمثلة هنا بالثورة الطلابية عام 1968، التي من خلالها، اشتهر(دريدا) وذاع مشروعه التفكيكي في أنحاء العالم جميعها، وذكر من كان مشاركا فيها من الكتاب والمفكرين والمتقفين أنداء العالم جميعها، وذكر من كان مشاركا فيها من الكتاب والمفكرين والمتقفين الفرنسيين إليها، ومن رفض الانضمام إليها أمثال (شتراوس) و (التوسير) (2). ومن المؤكد أن يحدث تأثير اجتماعي وفكري بعد الثورة، بعد أن وضعت البنى المجتمعية المختلفة تحت يحدث تأثير اجتماعي وفكري بعد الثورة والعصيان المدني سلاحا لتحقيق مجهر الانتقاد، وبعد أن سلكت طريق العنف والثورة والعصيان المدني سلاحا لتحقيق

<sup>(1)</sup> ظ: وكأن نهاية العمل كانت في أصل العالم، جاك دريدا:154.

<sup>(2)</sup> ينظر للتفصيل في الثورة وأبعادها وشعاراتها وتأثيراتها وتشعباتها وغير ذلك: وكأن نهاية العمل كانت في أصل العالم: 151-152، وبعد عشرين عاما من حركة مايوفي فرنسا، مصطفى مرجان ود. محمد مخلوف: 128، ومنعطف الاشتراكية الكبير، روجيه غارودي: 20-22 و 205-200 و 212-212، وحداثة التخلف تجربة الحداثة، مارشال بيرمن: 19-20، وماركيوز أو فلسفة الطريق المسدود، محمود أمين العالم: 29 و 35، والإنسان ذو البعد الواحد، هريرت ماركيوز: 268، والإنسان ذو البعد الواحد، هريرت ماركيوز: 268، ومايو 1968 طريق إلى الأصولية، د. منسى أبو سنه: 85-59، وما بعد الحداثة: 129و 138-138، وأوهام البنية أو نقد المثقف، على حرب: 25، ودور المثقفين في الحداثة: 202، ومقاربات في المحداثة وما بعد الحداثة وما بعد الحداثة - حوارات منتقاة من الفكر الألماني المعاصر، ياسر الطائي ومحمد الشيخ: 79-83.

أهدافها، وذلك كله أدى إلى حدوث تغيير شمولي، أعاد للحرية مكانها الذي فقدته في المجتمع الرأسمالي، وعملت على تغيير العديد من الممارسات الاجتماعية التقليدية، ووضعت مجموعة علاقات اجتماعية موضع الاستفهام؛ منها علاقة الرجل والمرأة، والرجل الأبيض والزنجي، والمعرفة والسلطة، وتأسست كلية فرنسية ناقدة تعرف بكلية (فانسين)، اتخذت من مفهوم الاختلاف أساسا تؤسس عليه استراتيجيتها(1).

وقد ربط أحد الباحثين بين صعود فلسفة الاختلاف وأحداث ثورة الطلبة ، ملاحظا أن من أعظم القيم الثقافية التي أعطتها ثورة ماي68 ، بعدا جديدا ، قيمة الاختلاف "أن من أعظم القيم الثقافية التي أعطتها ثورة ماي68 ، بعدا جديدا ، قيمة الاختلاف وعلل ذلك قائلا: "إن الاختلاف هنا هو قبل كل شيء رفض لمصير خلقته الحضارة المادية الصناعية وبشكل أعمى ، إنه رفض لحداثة أبدعها عقل بوليسي "(3) ، مما يدل على أن أحداث الطلبة كان لها الأثر الكبير في تشكيل وعي جاد بمفهوم الاختلاف ، وقد أدى ذلك إلى التحامل على هيمنة البنية ، وارتفاع المقولة الشعارية "لا يمكن إعادة التجصيص ، فالبنية فاسدة "(4) ومن هنا راحت فلسفة الاختلاف تؤكد فرادتها بوصفها المختلف والمتجاوز لمنطق البنية على الإنسان والمتغيرات.

وبهذا تكون حركة الطلاب قد عملت على تأسيس جينولوجيا للمقاومة في مقابل جينولوجيا السلطة، فهي وضعت القيم والأسس الأخلاقية لسلطة هذه المجتمعات، سواء كانت رأسمائية أو شيوعية، موضع الاستفهام المشكك، بحيث وصلت إلى مرحلة نزع المثقة عن شرعيتها: لذلك فهي ثورة أرادت أن تحرر الإنسان من قيود المجتمع الرأسمائي، وهي، وإن لم توفق في ذلك، كانت محاولة ثورية؛ لأنها على الرغم من كونها "ثورة بنظرتها، وغرائزها، والأهداف النهائية التي تضعها لنفسها، ليست قوة ثورية، بل لعلها ليست طليعية طالما لم تكن هناك جماهير عقدت نيتها ورغبتها على أن تتبعها، ولكنها

<sup>(1)</sup> ظ: دور المثقفين في التحولات الاجتماعية:94.

<sup>(2)</sup> المثقف والسلطة - دراسة في الفكر الفلسفي الفرنسي المعاصر، محمد الشيخ:94.

<sup>(3)</sup> من:27–28.

<sup>(4)</sup> المثقف والسلطة:89.

خميرة الأمل في معالجة جبروت الراسمانية" أن ولعل مخاوف الولايات المتحدة الأمريكية من أهداف الثورة، ولحكون أدكير المحتمعات الأوروبية تحدثهم بالراسمالية، هو الذي جعلها تحتضين التفدكيك، وتجعله قريسا منها، ويصب في إطارها، حتى لا يقلب من دائرة النحكم.

العلاقة-إذا- بين الثورة الطلابية والتفكيك علاقة إسناد لمشروع نقدي جديد، يقوم على فلسفة الاختلاف؛ لذلك فهي كانت بمثابة إحدى الإرهاصات المهمة التي فتحت الباب أمام تحفيز فلسفة الاختلاف، بمعنى أن التفكيك هو نتاج عمل اجتماعي- تاريخي للمجتمع الذي أنتجه. ومن هنا تأتي خصوصية تطور أي مجتمع تبعا للحقبة التاريخية التي يعيشها، وبذلك تكون ثورة الطلبة على الرغم من أنها لم تغير العالم؛ لأنها انطفأت في أرض الواقع الفرنسي بوصفها حركة راديكالية، قد أنتجت بالمقابل فكرا يعتمد الاختلاف في مشروعه، ويمثله المشروع التفكيكي، وفي الجانب الآخر، رقيبا يتابع نشاطه خوفا من تكرارها!

والواقع أن التأثير الحاسم للتفكيكية في النقد الأدبي أكثر ما تمثل في جامعات أمريكا، فتحولت جامعات من مثل (بيل)، و(ماريلاند)، و(جون هوبكنز)، و(كورنل) إلى مراكز مهمة لحركة التفكيك، مما دفع (إدوارد سعيد) إلى وصف التفكيكية في أمريكا بأنها "مذهب جامعي تماما" (2)، يعمل على المحافظة على خصوصية المؤسسات كلها في أمريكا: الأمر الذي يجعلنا نصفها بأنها منهجية تحمل في داخلها احتمالات تحولها إلى أدلوجة تعزز منطق السيطرة وآلياته. فهي ليست مجرد استراتيجية إجرائية تعمل على تفكيك النصوص أو المؤسسات التاريخية، بل تطمح إلى إجراء تحول في المجتمع والدولة والجامعة والعائلة والمدينة ... إلخ.

وعلى الرغم من أن(دريدا) نشر أعماله التفكيكية في فرنسا، غير أن الازدهار النقدي تحدد في أمريكا أكثر منه في وطنه الأم؛ ففي أمريكا حدثت السجالات النقدية

<sup>(1)</sup> الإنسان المعاصر عند هريرت ماركيوز، د. قيس هادي أحمد:163.

<sup>(2)</sup> النقد والمجتمع- حوارات، فخري صالح:162.

أكثر من غيرها بكثير حول اعماله وتأسست الدوريات والفت الكتب المتخصصة بالتفكيك، مما خلق حالة من التقبل النقدي لا مثيل لها وفي مختلف مؤسسات المجتمع. ففي حقل اشتغالنا، وهو النقد الأدبي، يحدثنا الناقد الأمريكي (فرانك لينترتشيا)، واصفا النقلة المنهجية التي أحدثها (دريدا) في نقل النقد الأمريكي من النقد الظاهراتي الذي أتى به (جورج بوليه) إلى مرحلة جديدة، ففي "أوائل السبعينيات من القرن العشرين تقريبا استيقظنا من النعاس الدوغمائي لحلمنا الفينومينولوجي لنجد أن حضورا جديدا قد سيطر سيطرة تامة على مخيلتنا النقدية الطليعية: جاك دريدا"(1). وهذه الحظوة النقدية، إنما تعود إلى موقف الفينومينولوجيا من اللغة، وعلاقتها بالهرمنيوطيقا، التي تختلف مع (دريدا)، بل إنه قوضها، وشخص عجزها في منطق اللغة. ونتيجة لهذا الاختلاف شهد التفكيك التقبل المتزايد على النحو الذي تشهد به مراكز الحياة الأمريكية، وفي طليعتها المراكز السياسية والجامعات ومراكز البحوث العلمي، بمختلف تجلياتها.

وقد عبر(تيري إيغلتون) عن هذه الفكرة، ورأى أن ما قام به(دريدا) يتجاوز مجرد البحث عن آليات جديدة للقراءة، فالتفكيك بالنسبة لـ(دريدا) أكبر من كونـه وسـيلة يـتم استعمالها- كما هو حال تفكيكية نقاد (ييل) في الولايات المتحدة الأمريكية- لخدمة مصالح سياسية أو اقتصادية سائدة في المجتمع الأمريكي، فالتفكيك هو ممارسة سياسية تهدف إلى إقامة العدالة، وذلك بوساطة نظام نقدي فكري غير عبثي، وقوة نظام كامل من البنى السياسية (2)، يعمل على تفكيك المنطق الذي يحافظ على نسق من الأنظمة السياسية والمؤسسات الاجتماعية، وهو لا يسعى، بطريقة فوضوية، إلى إنكار وجود الحقائق، والهويات، والمقاصد، وكل ما هو مستمر تاريخيا، وإنما بالأحرى، يسمى إلى رؤية هذه الأشياء بوصفها آثارا تنتمي إلى تاريخ أشمل وأعمق من آثار اللغة، واللاوعي، وللمؤسسات، والممارسات الاجتماعية، من دون أن يحجب ذلك عنا أو يجعلنا ننكر أن عمله عمل لا تاريخي، بفظاظة، وأنه- سياسيا- مراوغ، وينسى في الممارسة اللغة بوصفها خطابا، ولهذا، فمن غير المكن رفض أطروحات ما بعد البنيوية كونها ذات نزعة

<sup>(1)</sup> المكون اليهودي في الحضارة الغربية:356-357، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية الأدب:237.

فوضوية أو مذهب منعة، مهما كانت هذه الأسباد واضعة ومتحلية في عملها، فإن ما بعد البنيوسة محقة في توبيخها الفوي لسياسة اليسار الأرثوذ كسب الذي فشل في عمله في حينها، إذ بدأت تظهر، في نهاية الستبنيات وبداية السبه ينيات، أشدكال سياسية جديدة وجد اليسار التقليدي نفسه أمامها مترددا وضعيفا (أ).

وقد تبين لنا، أن أفكار (دريدا) انتقلت إلى الولايات المتحدة الأمريكية على أيدي أربعة نقاد من أساتذة الجامعة هم (ميلر، ودي مان، وبلوم، وهارتمان)، اتسمت أفكار كل ناقد بخصوصية نقدية، بحيث أصبح كل منهم يحمل اتجاها في التفكيك، وبذلك تحولت الجامعة إلى مؤسسة للنقد التفكيكي، والشك الكامل، والرغبة العامة في انتواصل مع معظم كتابات (دريدا) انتفكيكية، بوصفها أطروحات تقدم حقلا من النشاط الفكري، وجعلها فاعلية إجرائية تمثل منهجا نقديا متكاملا، وليس لوجهة نظر خاصة؛ منهجا له قدرة على إنتاج قراءات النصوص الفلسفية والأدبية على حد سواء. والناظر في أصول نقاد (ييل)، يجد أنهم يشتركون بمرجعية، ألا وهي اليهودية (2). واعتراف (ميلر) في قضية المرجع الديني، خير دليل على هذا الاشتراك. وأكد (بلوم) أن اندماجه بالتفكيك، يعود إلى طبيعة التفكيك التي تقدم الحضور اليهودي بأشكاله المختلفة، وكأنه النموذج الأول(3). ومما يدل عليه هذا الكلام أن الولايات المتحدة الأمريكية كانت المسرح الأهم للفكر التفكيكي. وتأثيره الواسع في الثقافة الغربية المعاصرة، ليس في مجال النقد والفلسفة فحسب، بوصفهما ميدان تأثيره الأوسع، وإنما أيضًا في الفكر السياسي ومختلف العلوم الإنسانية الحافة. وذلك التأثير يتعلق بعاملين متداخلين؛ الأول هو طبيعة التركيبة الثقافية الأمريكية، فهي ذات طبيعة يشترك في صنعها المذهب البروتستانتي من المسيحية، من ناحية، والاقتصاد الرأسمالي، من ناحيا أخرى. أما العامل الثاني فهو كثافة التجمع اليهودي في الولايات المتحدة منذ مدة طويلة

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب:238.

<sup>(2)</sup> ظ: إشكائية التحييز- روية معرفية ودعوة للاجتهاد، عبد الوهاب المسيري:199، واستقب الآخر:82، ونقاد ييل والشعر الرومانتيكي الإنجليزي، ماهر شفيق فريد:340 و343.

<sup>(3)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:383.

### الباب الثاني: ما بعد البنيوية

ولكن بشكل خاص بعد الحرب العالمية الثانية (1). وكان لهذين العاملين أثر في تعزيز التقبل الأمريكي لـ(دريدا) واستراتيجيته.

## المحور الثاني المصطلح وتحديد المفهوم

• التفكيك في الحد اللفوي: كان(دريدا) راغبا في أن يترجم (Destraction) أو (Abben) اللتين تدلان على الممارسة العملية، لتدلا على البنية أو المعمار التقليدي للمفهومات الأساس التي تقوم عليها الميتافيزيقا الغربية. غير أن مفردة (Destruction) إنما تدل في الفرنسية، وعلى نحو واضح، على الهدم، بما هو تصفية واختزال نسبي، وريما كانت أقرب إلى(Demolition)، التي تدل على الهدم النيتشوي، منه إلى التفسير الهيدجري، الذي كان يرغب (دريدا) في طرحه. لكن بطبيعة الحال، سرعان ما تخلى عنها لعدم كفايتها لما يريد اقتراحه، فراح يبحث في أصل هذه المفردة وتجلياتها في مختلف القواميس الفرنسية كي يتأكد من كونها مفردة متجذرة في الفرنسية، فكان أن عثر على هـذه المفـردة (Deconstruction) الـتي دل عليهـا قاموس(ليتريـه)، وكانـت مؤدياتها النحوية واللغوية والبلاغية مربوطة فيه بأداء مكائني (2). ولكي يؤكد(دريدا) صحة اختياره لمفردة التفكيك، لاستراتيجيته الموغلة في العمق، المتعددة المهام، قام بذكر معانى هذه المفردة بحسب ما أوردتها القواميس الفرنسية، والمصادر اللغوية. ففعل التفكيك (Deconstruction) في معجم(ليتريه)، مفردة نحوية، تشويش بناء كلمات عبارة. أما في معجم(لومار). فمفردة (Deconstruire) تدل على: (1) تفكيك أجزاء كل موحد. تفكيك قطع ماكنة لنقلها إلى مكان آخر. (2) مصطلح نحوى. تفكيك الأبيات وإحالتها شبيهة النشر عن طريق إلغاء الوزن. (3) (Deconstruction) فعل

<sup>(1)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:354.

<sup>(2)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف، جاك دريدا:16، والتفكيكية- إرادة الاختلاف وسلطة العقل، عادل عبد الله:112.

تفكيك أو حل أجزاء منل. تفديك مبنى، نفصيك الذ. (4) (Se deconstruite) التفكك والتخلع هقدان الشيء بنيته. بمعنى أن لغة هد وصلت مرحلة الكمال لي إحدى أصفاع الشرق الجامد، ثم تفصّدكت وتحللت ذاتيا، بفعل هانون التحول الطبيعي في الفكر البشري (ا). وبعد إحصائه لأهم تلك المعاني في سياقاتها النحوية واللغوية، نبراه يقوم بنفي أن تقابل مفردة التفكيك في الفرنسية دلالة واضحة لا لبس فيها؛ ذلك لأن هذه الدلالات كلها لا تهم إلا تماذج ومناطق معينة (2).

وذهب (عبد الملك مرتاض) في سياق البحث اللغوي إلى تحديد جذور كلمة (تفكيكية Deconstruction) قائلا: بعد أن "تأملنا المصطلح الغربي الذي منشؤه فلسفي محض (جاك دريدا، فيلسوف) استبان لنا أن اللفظ الغربي مركب من مقطعين اثنين (De) وتعني ما وراء، يأتي بعدها (Construction) الذي معناه البناء أو التطنيب "(3) وفي هذا التفصيل يتبين لنا الجذر اللفوي لمصطلح (ما بعد البنيوية) أيضا. ثم قال (مرتاض): إن التفكيك لغويا يعني تجزئة كيان مركب منقطع، ثم إعادة تركيبه، كما كان من ذي قبل، كتفكيك قطع محرك، أو أجزاء بندقية، وهلم جرا، فانتفكيك لا يعني ضياع أي جزء من الشيء المفكك "(4).

ويتحدد الجذر اللغوي للتفكيك في اللغة العربية بقولهم: فك الشيءً- فكّا: فصل أجزاءه. تقكّ ك: انفصلت أو تفرقت عناصره التي كانت ملتحمة. وفككت الشيء خلصته. وكل مشتبكين فصلتهما فقد فككتهما، وكذلك التفكيك. فك الشيء يفكّه فكّا فانفك: فصله (5).

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:58.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية-إرادة الاختلاف وسلطة العقل:113.

<sup>(3)</sup> القراءة وقراءة القراءة، عبد الملك مرتاض:251.

<sup>(4)</sup> نظرية القراءة- تأسيس للنظرية العامة للقراءة الأدبية، عبد الملك مرتاض:206.

<sup>(5)</sup> ظ: القاموس المحيط، الفيروزآبادي:315/3-316(ف ك ك)، ولسان العرب:5/3451(ف ك ك) في القاموس المحيط، الفيروزآبادي:315/3-316(ف ك ك)، والمعجم الوسيط:698، والمنجد في اللغة العربية المعاصرة، انطوان نعمة وآخرون: 1105.

#### الباب الثاني، ما بعد البشوية

♦ التفكيك في الحد الاصطلاحي: تراوح الجهد التعريفي للتفكيك بين معاولة تحديد مفهوم له، ومحاولة الابتعاد عن ذلك. ومن أهم من طعل ذلك:

1) دريدا الذي وجد صعوبة في ذلك، ورأى "أن صعوبة تحديد مفردة التفكيك، وبالتالي ترجمتها، إنما تنبع من كون جميع المحمولات وجميع المفهومات التحديدية وجميع الدلالات المعجمية، وحتى التمفصلات النحوية التي تبده في لحظة معينة وهي تمنح نفسها لهذا التحديد وهذه الترجمة، خاضعة هي الأخرى للتفكيك وقابلة له، مباشرة أو مداورة، ... إلخ، وهذا يصح على كلمة (التفكيك) وعلى وحدتها، مثلما على كل كلمة"(1). ومع ذلك فالتفكيك نوع من الخلخلة لكل المعاني التي تستمد منشأها من العقل، وعلى نحو خاص معنى الحقيقة(2)، ويدل على الهدم بما هو تصفية واختزال سلبي، ومدلوله مرتبط بأداء مكانني، أي أنه لا يستند إلى عمل آلى يتحقق من تلقاء نفسه، وإنما يكون التفكيك هذا شبيها بتفكيك أجزاء الآلة، فهو إشارة إلى تفكيك أجزاء كل موحد، وفقدان الشيء لبنيته (3). وتحدد تُخم التفكيك وحوافّه وحدوده عن طريق السلب، بهدف نزع مركزية العقل الأوربي، فالتفكيك ليس تحليلا؛ لأن تفكيك عناصر بنية لا يعني الرجوع إلى العنصر البسيط، إلى أصل غير قابل لأى حل، فهذه القيمة، ومعها قيمة التحليل نفسها، هي عناصر فلسفات خاضعة للتفكيك(4). كما أن التفكيك ليس نقدا، لا بالمعنى العام ولا بالمعنى الكانتي، فالنقد بمعنى القرار أو الاختيار أو الحكم أو التحديد، يشكل أحد الموضوعات الأساس

<sup>(1)</sup> الكتابة والاختلاف، جاك دريدا:62.

<sup>(2)</sup> ظ؛ مدخل إلى فلسفة جاك دريد: 5.

<sup>(3)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:58.

<sup>(4)</sup> ظ: من:60.

التي يقوم عليها التفكيك (1). والتفكيك حدث ليس بحاجة إلى وعني وتشاور، فهو فقّدٌ للبناء (2).

واستراتيجية التفكيك تتأسس بوصفها "طريقة للنظر والمعاينة إلى الخطاب، وهو يقف في الجانب الآخر من الأطروحات التاريخية، والسوسيولوجية، والسيكولوجية، والبنيوية الوصفية، هدفه تحرير شغل المخيلة، وافتضاض آفاق بكر أمام العملية الإبداعية "(3). إنها محاولة لإنشاء استراتيجية عامة تتفادى المقابلات التي ميزت الفكر الغربي، بدءا من (أفلاطون) ووصولا إلى (دي سوسير)، لتقيم في الأفق المغلق لهذه المقابلات استراتيجية بديلة "للقراءة والكتابة، أو في مقاربة النصوص"(4). وهي من هذه الناحية ليست حيادية، وإنما تثويرية، تحاول قلب الثنائيات الكلاسيكية، وإزاحة النظام (5).

ووصفه (دريدا) بقوله: "إنه حركة بنيانية وضد البنيان في الآن نفسه، فتحن نفكك بناء أو حادثا مصطنعا لنبرز بنيانه، إضلاعه وهيكله، ولكن نفك في آن معا، البنية الشكلية العارضة والمخربة، البنية التي لا تفسر شيئا، فهي ليست مركزا ولا مبدأ ولا قوة، أو مبدأ الأحداث بالمعنى العام للكلمة. إنه حركة بنيوية، حركة تضطلع بضرورة معينة للإشكالية البنيوية، ولكن أيضا حركة (ضد بنيوية) "(6)؛ ومن هنا يهدف إلى "فصل العناصر الأساسية في بناء ما بعضها عن بعض بهدف اكتشاف العلاقة بين العناصر والثغرات الموجودة في البناء واكتشاف نقاط الضعف والقوة "(7).

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف: 60-61.

<sup>(2)</sup> ظ: من:61.

<sup>(3)</sup> معرفة الآخر:116، والتفكيك الأصول والمقولات، عبد الله إبراهيم:48، والمطابقة والاختلاف بحث في نقد المركزيات الثقافية، د. عبد الله إبراهيم:631-632.

<sup>(4)</sup> الاستنطاق والتفكيك، جاك دريدا:56.

<sup>(5)</sup> ظ: المعنى الأدبي من الظاهراتية إلى التفكيكية، وليم راي:161، واستقبال الآخر:224.

<sup>(6)</sup> التفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل:114-115.

<sup>(7)</sup> موسوعة اليهودية والصهيونية - نموذج تفسير جديد، د. عبد الوهاب محمد المسيري: 1/258.

ولكن لماذا نفك النص ونعيد بناءه؟ يعترف (دريدا) بأن الرغبة في التفكيك هي ذاتها رغبة في إعادة الاستحواذ على النص عبر السيطرة طالما أن التفكيك يبين للنص ما لا يعرفه النس عن نفسه (أ لذلك فإنه لا برى النص، أى نص مجموعا متجانسا، فليس هناك من نص منجانس. هناك في كل نص، حتى في النصوص الميتافيزيقية الأكثر تقليدية وقد السة لدى العامة، قوى عمل هي في الوقب نفسه قوى تفكيك للنص (2). فالنص تتفجر إلى ما وراء المعنى الثابت والحقيقة الثابتة، نحو اللعب الحر اللانهائي والجذري للمعاني اللانهائية المنتشرة عبر السطوح النصية (3). بل إن النص: لم يعد محصول كتابة منتهيا، اللانهائية اختلافية، نسيج من الآثار محتوى قد غلفه كتاب أو (حدّته) هوامشه، وإنما هو شبكة اختلافية، نسيج من الآثار احتلافية أخرى (4).

وعلى الرغم من رفضه أية محاولة لتحديد التفكيك، واختزاله إلى مفهوم يحدده بمنهج أو تقنية، فإننا نراه في دراسته عن (مذكرات لأجل بول دومان) يقول: إذا ما كان لي أن أتجشم بعض المخاطر، وليحفظني الإله منها، فإن هناك تعريفا واحدا للتفكيك: مقتضبا، يتميز بالإيجاز، اقتصاديا وكأنه أمر من الأوامر، ودون تحذلق: هو: إنه أكثر من لغة "(5). ولهذا قال بعضهم عنه إنه سوفسطائي لعوب يحاول اختزال فروع المعرفة كلها إلى ضروب من اللعب البلاغي (6).

<sup>(1)</sup> ظ: صور دريدا - ثلاث مقالات عن التفكيك، جايتريا بسيفاك وكريستوفر نوريس:108.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية— دراسة نقدية، بيير قد زيما:69، وتأويلات وتفكيكات— فصول في الفكر العربي المعاصر، محمد شوقي الزين:189.

<sup>(3)</sup> المرايا المحدبة:390، وينظر مصدره هناك.

<sup>(4)</sup> قضايا نقدية ما بعد بنيوية، ميجان رويلي:188.

<sup>(5)</sup> المنعرج الهرمين وطيقي للفينومينولوجيا، جان غراندان:165، وينظر مصدره هنداك، وللتفصيل:167-169، وأحادية الآخر اللغوية أو في الترميم الأصلي، جاك دريدا:134، ودريدا ونظرية التفكيك(شم)، س. رافيندران، والتفكيك نقد المركزية الغربية، جوناثان كلر ورامان سلان وبول دي مان:66-67، وجدل العقل حوارات آخر القرن، ريتشارد كيرني:169.

<sup>(6)</sup> ظ: صور دریدا :189.

( ) Warmit and

May be Till

B. Barra

وراحر الما الما الما الما والمرام إلى الما المهم الما المعنى العلمهما في بحشه الشوري في جامة والحوار هذا و الرارا في عام 1900 من ربها انها قراء، برفض العودة إلى المنزع الارتدادي. وعملها بالردار حوار العدر ، لهذا فهي قراءة تعلما، الحربة في التحرك في أرجاء النصرة في واحله وحارجه لهذا ههو بحدد أهم قراءته قائلا "اعتقد أن من غير المحكن الانحباس داخل المصر الأدسى المحابث أو الباطنية الأدبية المحض تقوم في نظري على الاحتماء داخل الحدود المقامة باريخيا، والتي تفترض مجموعا كاملا من العقود التاريخية المتعلقة بشاعلير النص وتحديد وحدته"(1).

- 2)) يول دي مان الذي يرى أن التفكيكية منهجية تساعد النقاد على البصيرة النقدية من خلال العمى النقدي، فبوساطتها تبطل المقدمات التي يفضي إليها المعنى الظاهر، مثلما يدعو إلى اختراق النص من منظور مركزة العلاقة بين المؤلف والقارئ والبحث عن المعنى المستتر؛ وذلك لا يتحقق إلا بالكشف عن تعارض ما هو داخلي وخارجي (2)، من حيث إنه من "المكن ضمن النص صياغة سؤال ما أو حل التوكيدات التي تم القيام بها في النص بواسطة عناصر النص، وهي في الغالب بنى تثير العناصر البلاغية ضعه العناصر النحوية، ووفق هذه الرؤية فإن مصطلح التفكيكية يشير للوهلة الأولى إلى الطريقة التي يمكن النظر فيها إلى الملامح الجانبية للنص على أنها تخون الرسالة الجوهرية"(3).
- 3)) هيلس ميلر الذي يرى التفكيك حقالا معرفيا بالغيا؛ ذلك "أن التفكيك بحث في الإرث الذي يخلفه المجاز والمفهوم والسرد أحدها في الآخر؛ ولهذا السبب يعد التفكيك حقلا معرفيا بلاغيا"(4).

الكتابة والاختلاف:51.

<sup>(2)</sup> ظ: العمى والبصيرة - مقالات في بلاغة النقد المعاصر، بول دي مان:173.

<sup>(3)</sup> قراءات في المصطلح، ناطق خلوصي،149.

<sup>(4)</sup> دريدا ونظرية التفكيك(شم).

- 4)) كريستوفر نوريس الدي يرى أن التفكيك عملية تفتيش يقط عن السقطات أو نقاط العمى، أو لحطات التناقض الذاتي حيثما يفضح النص، لا شعوريا، التوتر بين بلاغته ومنطقه، بين ما يقصد قوله ظاهريا وما يكره على أن يقصده؛ لذلك فإن التفكيك منهج في القراءة الحرة، له قواعده الخاصة في تفكيك رموز النص(1).
- 5) جايتريا سبيفاك التي رأت أن التفكيك هو أن نفكك من أجل إعادة تشكيل ما يكون مكتوبا دائما، فذلك هو التفكيك بإيجاز (2).
- 6)) جان لوي هود الذي وصف التفكيك بأنه منهج قلب وإزاحة ، فليس كافيا أن نحيّد تعارضات الميتافيزيقا الثنائية ، بل يجب أن نسلم بأن هناك دائما تراتبية عنيفة داخل التعارضات الفلسفية المعروفة؛ إذ يوجه أحد طريخ التعارض ، الطرف الآخر قيميا ومنطقيا ، محتفظا لنفسه بمرتبة الأعلى ، وتفكيك التعارض خطوة أولى ، من أجل بلوغ تدمير التراتب (3).
- 7)) جوناثان كالر الذي أكد أن التفكيك هو "تقطيع أوصال حذر للقوى المتضاربة في دلالة النص"<sup>(4)</sup>.
- 8)) فريدريك جيمسون الذي رأى أن فكر(دريدا) ينفي وهم تخطي الميتافيزيقا والهرب من النموذج القديم، لغرض تمحيص الجديد وغير المكتشف<sup>(5)</sup>.
- 9) تيما بيرج التي شددت على أن التفكيك اتجاه نقدي ما بعد حداثوي، يتعمد إشكالية القراءة؛ ذلك أن القراءة التي يمارسها رجال التفكيك تختلف في 10))

<sup>(1)</sup> ظاالتفكيكية – النظرية والممارسة:72 و162.

<sup>(2)</sup> صور دریدا:108.

<sup>(3)</sup> ظ: من:107.

<sup>(4)</sup> التفكيك نقد المركزية الغربية:65.

<sup>(5)</sup> ظ: استقبال الآخر:73.

- 11)) آلياتها وأهدافها اختلافا جوهريًا عن مفهوم القراءة المألوف!".
- (12) خوسيه ماريا الذي رأى أن التفكيك لا يمكن أن يفهم على أنه نظرية عن اللغة الأدبية، إنما يعمل بوصفه طريقة معينة لقراءة النصوص، أو بالأحرى، إعادة قراءة خطابات تقلب نظام النقد القائم على فكرة أن أي نص يمتلك نسقا لغويا أساسيا، بالنسبة لبنيته الخاصة، التي تمثلك وحدة عضوية أو نواة ذات مدلول قابل للشرح(2).
- (13) باريارا جونسن التي ترى أن التفكيك هو "الفصل التدريجي لقوى الدلالة المتصارعة داخل النص" (3)، وهي تنفي أن يكون معنى التفكيك هو "التخريب النصي المتعمد، أو التدمير (4)؛ لأن في ذلك دلالة على العدوانية، غير أنها تعود بعد ذلك لتقبل دلالة التخريب والتدمير، على أساس أن ثمة ما يمكن أن تدمره هذه القراءة، فتقول: ليس التقويض Deconstruction مرادفا للتدمير Destruction. إنه في الحقيقة أقرب إلى المعنى الأصلي مرادفا للتدمير لنفسها، التي تعود في جذورها إلى معنى الحل ما وهذه في حكم المرادفة لـ (تقويض)، وإذا كانت القراءة التقويضية تدمر شيئا، فإنها لا تدمر المعنى، وإنما تدمر دعوى أن نمطا من أنماط الدلالة يهيمن على نمط آخر (5).
- 14)) هوزيه هاراري الذي قال: إن التفكيك يعني ضمنا عملية فك الشيء إلى مكونات صغيرة، ويوحي بالإمكان القائم أبدا بإعادة تجميع الشيء في

<sup>(1)</sup> ظ: الخروج من التيه:173، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية اللغة الأدبية، خوسيه ماريا إيفانكوس:147.

<sup>(3)</sup> النظرية الأدبية:150.

<sup>(4)</sup> استقبال الآخر:224.

<sup>(5)</sup> من:225، وينظر مصدره هناك.

شكله الأصلي"<sup>(1)</sup>؛ وهذا ما يبتعد عن مهمة التفكيك التي تنص على تقديم ممارسة نظرية لقراءة النصوص وفعاليتها الأساس.

وبذلك تكون التفكيكية طريقة في التحليل وليس للهدم، وطريقة للتقويض لا تدمر المعنى؛ لكونها تدمر دعوى أن نمطا من أنماط الدلالة يهيمن على نمط آخر. وهي في ذلك تحاول إثبات أن النظم الفلسفية كلها تحتوي على تناقضات أساس لا يمكن تجاوزها، مما يجعلها غير صالحة لتنظيم الواقع، وتصبح كل الحقائق نسبية (2)، وأن غاية التفكيك الأساس هي استخلاص تلك الآثار، مستخدما في ذلك القراءات النقدية التي تشدد على عناصر الاستعارة والمحسنات البديعية الأخر التي تعمل عملها في النصوص الفلسفية مع البراعة في ترتيب خدشها أو التعرض لها.

والتفكيكية بهذه الصورة التي هي أشد صورها صرامة، إنما تعمل عمل الرسالة التي تذكرنا دوما بالطرائق التي تستطيع اللغة بها تعقيد نظرية الفيلسوف أو صرفه عن هدفه. ومن هنا فهي تعمل عمل تفكيك الوهم السائد في ميتافيزيقا الغرب، الذي مفاده أن العقل هو صاحب السيادة، وبواسطته يمكن الاستغناء عن اللغة، ويمكن أن يصل إلى الحقيقة بوسائل أخر. وباعتماد التفكيك على آلية(اللاثبات) يكون قد تحرر من القيود المسبقة كلها، التي ورثها عن محيطه، وتجاوزها، ومن ثم يقوم بتفكيكها من أجل تحقيق الاختلاف المعرفي. وهي تعنى بقراءة النصوص، قراءة تستبعد تأويل الأعمال الفنية، فالانتقال من العمل إلى النص ليس تحولا من الهرمينوطيقيا إلى السيميولوجيا فقط، بل انتقال من جزء مادي إلى حقل منهاجي، فالعمل موضوع تأويل ينتجه فنان، ويجد نفسه انتقال من جزء مادي إلى حقل منهاجي، فالعمل موضوع تأويل ينتجه فنان، ويجد نفسه ملقى على الرفوف جنبا إلى جنب مع أعمال الفنان نفسه أو فنانين آخرين (3).

وإذا كان تعدد مفهوم التفكيك قد أصاب المصطلح في موطنه الأم، وعند مؤسسيه، فمن الطبيعي أن ينتقل ذلك التعدد إلى موطن آخر، استقبل الطرح التفكيكي.

<sup>(1)</sup> الخروج من التيه: 208، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: موسوعة اليهودية والصهيونية:1/258.

<sup>(3)</sup> ظ: نصيات بين الهيرمينوطيقيا والتفكيكية، ج. هيو سلفرمان:44.

وهذا ما حدث بالفعل عند رواج النقد التفعكيم في الساحة النقدية العربية، ومن بين من حاول تحديده:

- 1 عبدالله الغذامي الذي سماه (التشويحية) ورأها منهجية تعنى بفك بنية النص وإعادتها إلى مكوناتها ، من أجل تلمس الأثر في الكتابة ، ورهض إنزائها إلى فيمة ثانوية ، علاوة على أنها تأخذ بقلب مفهوم السببية ، أي معادلة (السبب والنتيجة) ، فالنص لا يكتب إلا من أجل الأثر ، فالأثر سابق على النص ؛ لأنه مطلب له ، وبذلك تكون العلاقة بينهما مجازية (1).
- 2= على حرب الذي ذهب إلى أن التفكيك فضاء نقدي وشكل من أشكال التفكير "أكثر من مجرد أسلوب للتفلسف، وأوسع من أن ينحصر في مجموعة تقنيات أو إجراءات منهجية "(2)؛ لذلك فإنه ليس "منهجا صارما أو نسقا مقفلا، بل منحى في التفكير ومشروعا نقديا لا يكتمل ولا يتكامل، بل يفترض دوما إعادة التفكير والصياغة أو الكتابة "(3)، وإن مهمته التفكيك الأساس تتجلى في كشف المستور، وفضحه، وكشف الجوانب اللامعقولة في الخطابات التي تسم بالعقلانية، وفضح الطريقة الماورائية التي تسمتعمل بوساطتها الكلمات والمصطلحات ")، وهو "يشكل منطقة خصبة من مناطق عمل الفكر، بقدر ما هو نمط من أنماط التحليل يتغير معه مشهد المعرفة وعلاقات القوة "(5).
- 2= عبد الله إبراهيم الذي يرى أن التفكيك يدل على فضاء دلالي واسع، يقترن بتفكيك الخطابات الفلسفية، والنظم الفكرية، وإعادة النظر إليها بحسب عناصرها المكونة، والاستغراق فيها وصولا إلى النقطة المركزية المستورة

<sup>(1)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير:54.

<sup>(2)</sup> الممنوع والممتنع- نقد الذات المفكرة، علي حرب:24.

<sup>.24:</sup>نم (3)

<sup>(4)</sup> ظ: نقد الحقيقة، علي حرب:136.

<sup>(5)</sup> هكذا أقرأ ما بعد التفكيك، علي حرب:287، وينظر للتفصيل: من:289، والممنوع والممتنع: 95 و197، ونقد الحقيقة:136، ونقد النص، علي حرب:19.

فيها، وهذه هي ممارسة النقد الفعلية، غابتها تحليل النصوص الأدبية واستنطاقها، وتأويلها إلى ممارسة فكرية، هدفها كشف المحبوب في الظواهر الفكرية وتفكيكها، وبيان تعارضاتها الداخلية، والكشف عن بصمتها في الفكر والجانب المعرفي عامة، لذا لا بد من تبني فكرة الاختلاف بوصفها منهجية بديلة عن فكرة المطابقة مع الآخر المتمركز حول ذاته، والمطابقة مع الذات العربية على نفسها. ودور الاختلاف هو تفكيك رؤية الممارسة النقدية العربية للخطاب الغربي التي تتصف بالازدواجية، فهي تقدس الذات، وتبخس حق الآخر، وقد استدعى هذا الأمر الناقد إلى ممارسة إجرائية تفكيكية لزحزحة النسيج الداخلي لهذا الخطاب، وكشف البؤرة المطمورة فيها.

4= هشام صالح الذي راح بسال عما إذا كانت التفكيكية منهجية "تنتج المعنى أم أنها مجرد منهجية افتراضية استكشافية أو لحظة تأويلية بين لحظات أخرى" مبينا في الوقت ذاته اسسها القائمة على إبراز التضاد الثنائي المهيمن على النص، وتعرية الميتافيزيقيا والإيديولوجيا، وتبيان كيفية تفكيكه ونقضه في النص ذاته المفترض أنه مؤسس عليه، وقلب طرفي الثنائية، "وأخيرا زحزحة الثنائية عن موقعها وإعادة تشكيل الحقل الإشكائي والمعنوي من جديد "(3).

5= نهاد صليحة الذي يراها منهجية إجرائية توظف أدواتها لدحض الإيديولوجية السائدة في النص؛ وذلك بكشف التناقضات الظاهرة والمخفية، ولهذا السبب

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيك الأصول والمولات: 44-45، ومعرفة الآخر: 113-116، والمطابقة والاختلاف: 632-631،

<sup>(2)</sup> التأويل/التفكيك- مدخل ولقاء مع جاك دريدا، هشام صالح:103.

<sup>(3)</sup> التأويل/التفكيك- مدخل ولقاء مع جاك دريدا:103-104.

هام الماركسيون بنطبيق منهج النفكيك به معظم دراساتهم وتفسيراتهم لبعض النصوص ال

- 6= عبد الوهاب المسيري الذي راها منهجية في تفكيك النصوص، تعمل على إظهار التناقض الأساس الكامن فيها<sup>(2)</sup>.
- 7= بختي بن عودة الذي كان التفكيك "عنده ليس منهج وليس معرفة، إنه دليل على علامة دالة هي الاختلاف، والاختلاف مدخل إلى الحداثة، والحداثة بمعنى من المعاني ثورة على الجاهز والنمطى"(3).
- 8= سعيد الغائمي الذي يرى أن التفكيك استراتيجية كشف المركز، الذي هو في الأصل لعبة لغوية ارتفعت إلى مستوى الحصارة، والمركز دائما هو الحوار المستمر بين طرفي الثنائية المركز (واللامركز). ولأن استراتيجية التفكيك تعمل على كشف معرفي لآليات المركز والتمركز، في تجلياتها جميعها، فهي استراتيجية حتمية وضرورية تهدف إلى فضح النظم المعرفية الغربية التي خلقت هذا المركز، ومحاولة استماع صوت الآخر (4).

وقد تطول بنا الوقفة مع مفهوم التفكيك عند نقاد الحداثة العرب؛ لأن ما كتب في هذا المجال كثير، وليس من الطبيعي ذكره كله (5)، لكن الكتابات تشترك في صعوبة تحديد مفهوم التفكيك بوصفه مفهوما إجرائيا.

<sup>(1)</sup> ظ: المسرح بين الفن والفكر:72-73، والمسرح بين النظرية الدرامية والنظرة الفلسفية، نهاد صليحة.134-150.

<sup>(2)</sup> ظ: جماليات ما بعد الحداثة (1) المنظومات الجمالية في عصر التحديث والحداثة، عبد الوهاب المسيرى:11.

<sup>(3)</sup> حول الهوية والاختلاف في لخطاب الجزائري المعاصر- بخني بن عودة نموذجا:137.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيك- نقد المركزية الغربية 64.

<sup>(5)</sup> ظ: جاك دريدا فيلسوف فرنسا المشاغب، أحمد أبو زيد: 46-49، والتفكيك والاختلاف المرجأ (جاك دريدا)، عبد العزيز عرفة: 48-49، والتفكيكية في الخطاب النقدي العربي المرجأ (جاك دريدا)، عبد 61-62، ومفاتيح لقراءة جاك دريدا، ناصر حلاوي: 58، ودريدا في

#### المحور الثالث، المفهوم وتحديد المصطلح

بدأت إشكالية تحديد مصطلح التفكيك، مع اختيار (دريدا) لمضردة التفكيك ذاتها. وكلمة (تفكيك) موجودة قبل إعلائها مضردة لمنهجية نقدية فلسفية، لكن المستعمالها كان نادرا جدا. والمفردة (Deconstruction) استخدمها (دريدا) للدلالة، لا على عمل آلي يتحقق من تلقاء نفسه، وإنما تدل على عمل تفكيك الأجزاء (أ) ومن بين اهم المصطلحات المطروحة غير مصطلح (التفكيك)، مصطلح (تفكيكات) بصيغة الجمع، الذي فضله (دريدا) نفسه، بدلا من الإفراد ليعني "أحد الأسماء المكنة في سياقات محددة بدقة دائما، لتعني شكلا مجازيا إجمالا لما يحدث أو ما لا يمكن أن يحدث، كما تعني صدقا معينا يتكرر في الحقيقة بانتظام "(2). وبما أن التفكيكية كانت رد فعل على البنيوية ومشروعاتها، اختار عدد من النقاد مصطلح (ما بعد البنيوية) لمارسة المشروع التقكيكي. إذ تشير طائفة من الدراسات النقدية إلى أن ظهور مصطلح (ما بعد البنيوية قد تأتى من الأحداث المهمة التي حدثت بعد ثورة مايو 1968 في فرنسا، وأن البنيوية قد تأتى من الأحداث المهمة التي حدثت بعد ثورة مايو 1968 في فرنسا، وأن البنيوية قد التهت بإعلان (دريدا) محاضرته عام 1966، التي حملت عنوان (البنية، العلامة، اللعب في انتهت بإعلان (دريدا) محاضرته عام 1966، التي حملت عنوان (البنية، العلامة، اللعب في انتهت بإعلان (دريدا) محاضرته عام 1966، التي حملت عنوان (البنية، العلامة، اللعب في انتهت بإعلان (دريدا) محاضرته عام 1966، التي حملت عنوان (البنية، العلامة، اللعب في انتهت بإعلان (دريدا) محاضرته عام 1966، التي حملت عنوان (البنية العلامة، اللعب في انتهت بإعلان (دريدا) محاضرته عاد العرب المعتمد المعتمد

سطور – موجز لتفكيكية الاختلاف، عبد العزيز بن عرفة: 6، والتفكيك علامات دريدا اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما: 60-61، والتفكيكية والبنيوية – النقد الكراماتلوجي للعمليات السيميولوجية، علي بدر: 50-56، والتفكيك والاختلاف – جاك دريدا والفكر العربي المعاصر، أحمد عبد الحليم عطية: 47، وجاك دريدا ومغامرة الاختلاف، محمد حافظ دياب: 41-42، وجاك دريدا بين مشوار الحياة والتفكيك، مجدي عبد الحافظ: 13-15، وأطياف دريدا في ترجمة إلى العربية - دفع علاقة النص بالواقع إلى أقصى المنطقة الشائكة، محمد أحمد البنكي: 9، وجاك دريدا وتفكيك أدوات النقد، محمد نور الدين أقاية ج، ودريدا مفككا للميتافيزيقا (1-2)، عبد الله جناحي: 26، وجاك دريدا – المعارضة البرلمانية للبنيوية أو بغض الكتاب (شم)، نايف سلوم.

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:16، والتفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل:112.

<sup>(2)</sup> مصطلحات النقد العربي السيمياءوي— الإشكالية والأصول والامتداد(شم)، د. مولاي علي بوخاتم.

خطاب العلوم الإنسانيه)، وأصبح المصطلح الجديد الذي حل محل البنيوية، نقد(ما بعد

مصطلح (التفكيك)-إذا- مساو لمصطلح(ما بعد البنيوي)، ولكن هل هناك اختلاف بينهما؟ باستقراء بواعث المصطلحين، يتبين لنا أن الاختلاف بينهما هو اختلاف بيئي سياسي، لا اختلاف منهجي ممارساتي؛ لأن مصطلح(التفكيك) بستخدم في (أمريكا)، في حين (فرنسا) تستخدم مصطلح (ما بعد البنيوية)، واختيار مصطلح ما بعد البنيوية، هو محافظة فرنسا- موطن البنيوية الأم- على كل ما يتصل بالموروث النقدي المنصل بالبنيوية، وهذا مطمح مشروع، علاوة على أن ولادة مصطلح(ما بعد البنيوية)، كانت في الصحف الباريسية في أول الأمر (2)، وقد أطلق النقاد المتحررون من بنيويتهم المغلقة على معطيات (دريدا) بأنها معطيات تمثل (مرحلة ما بعد البنيوية)، في حين أطلق النقاد المتحررون من مدرسة النقد الجديد في أمريكا على معطيات (دريدا) تسمية (النقد التفكيكي)<sup>(3)</sup>.

وقد أكدت (سبوزان سليمان) أن مصطلح ما بعد البنيوية، يدل على ما حدث في فرنسا من تحولات منهجية، وأن معطيات البنيوية وما بعدها وصلتا إلى الجامعات الأمريكية في وقت واحد، ولعزوف الأمريكيين عن الطموح البنيوي، لم يتقبلوها بشكل ملفت للنظر، واتجهوا بشكل مباشر لقبول طرح ما بعد البنيوية، وأطلقوا على ممارساتها النقدية تسمية(التفكيك) (4). ولعل قبول الأمريكيين للطرح التفكيكي يعود في جوهره إلى البعد السياسي: ذلك لأن في ممارسة التفكيك مهمة كبيرة في الحفاظ على الانغلاق المؤسساتي الندي يخدم بدوره المصالح السياسية والاقتصادية المهيمنة في المجتمع الأمريكي (5). وهذا ما يفسر لنا رغبة الفكر الأمريكي في تلاعب الدوال، وتوجيهها إلى

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين:157-162.

<sup>(2)</sup> ظ: يؤس البنيوية:229.

<sup>(3)</sup> ظ: الأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية(أطروحة دكتوراه):20.

<sup>(4)</sup> ظ: ما هو النقد؟:78-80.

<sup>(5)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:295.

المعنى المؤدلج: لأن التفكيك لا يؤمن بالمعنى الأوحد، وهناك دلالات لا نهائية، وتبقى مفتوحة، وهو ما يخدم مصالحها. وهذا ما يشجعنا على القول بأن المشروع التفكيكي، هو مشروع برغماتي، يعمل على تقويض الفكر، مع إيجاد المسوغات لتقويضه.

وحين جاء النقاد العرب ينقلونه إلى حقل الممارسة النقدية، اضطربوا، وأصابت الخلخلة والغموض هذا المصطلح. ومن بين أهم المصطلحات المتداولة في الساحة النقدية العربية:

1// التشريحية الذي اختاره عبدالله الفذامي، بعد حيرة، إذ يقول: احترت في تعريب هذا المصطلح، ولم أر أحدا من العرب تعرض له من قبل على حد اطلاعي)، وفكرت له بكلمات مثل(النقض/والفك)، ولكن وجدتهما يحمسلان دلالات سسلبية تسسيء إلى الفكرة. ثسم فك رت باستخدام كلمة (التحليليـة) من مصدر (حل) أي نقـض، ولكـنني خشـيت أن تلتـبس مع (حلل) أي درس بتفصيل، واستقر رأيي أخيرا على كلمة (التشريحية أو تشريح النص). والمقصود بهذا الاتجاه هو تفكيك النص من أجل إعادة بنائه"(1). وعلى الرغم من أن هذا المصطلح لم يكتب له النجاح والتداول في الوسط النقدي العربي، فإننا نجد (عبد الملك مرتاض) يستخدمه في دراسته الموسومة بـ(أ. ي- دراسة سيميائية تفكيكية لقصيدة أين ليلاي؟ لمحمد العيد آل خليفة)، ويشير إليه في معرض حديثه عن (جاك دريدا) ونزعته التشريحية؛ فقد استعمل مصطلح التفكيكية في العنوان، أما في المتن فاصطنع التشريحية والتفكيكية معا<sup>(2)</sup>. واستخدم(التشريحية) في عنوان كتابه(بنية الخطاب الشعري- دراسة تشريحية لقصيدة أشجان يمنية).

1/2 التفكيكية الذي ذكر (يوسف وغليسي) أن (سامي محمد) هو أول من وضع مصطلح (التفكيكية) مقابلا للمصطلح الأجنبي Deconstruction، وذلك

<sup>(1)</sup> الخطيئة والتكفير:50.

<sup>(2)</sup> ظ: أى:24.

ية عام 1980<sup>(1)</sup>، واختاره (يوئيل يوسف عزيز) مصرحا في مقدمة ترجمته لكتاب (المعنى الأدبي من الظاهراتية إلى التفكيكية) أنها "ترجمت أيضا بلفظة التحليلية البنيوية، ولكن لفظة التفكيكية أقرب إلى الكلمة الإنكليزية Deconstruction "(2) وكان (محمد مفتاح)(3) و (علي الشرع)(4) و (عادل عبد الله)(5) و (أسامة الحاج) (6) ممن اختاروا (التفكيكية) أيضا.

// التفكيك الدي ذهب إليه (سعيد علوش) ترجمة للفظ الفرنسي Deconstruction ، الدال على التفكيكية لدى (جاك دريدا) (7) ، واقترحه كذلك (عبد السلام المسدي) في مؤلفه (الأسلوبية والأسلوب) ببعض الاختلاف البين؛ لأن أصل المصطلح الفرنسي لديه هو (le Decodage) ومثل هذه الترجمة تمثلها (توفيق الزبيدي) (9) . وترجم عبد الله إبراهيم الها (التفكيك) (11) ، و (طه برالتفكيك) أيضا. وكان (كاظم جهاد) ، و (محمد عناني) (11) ، و (طه عبد الرحمن) (12) و (بسام قطوس) (13) ممن اختاروا (التفكيك) أيضا.

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيكية في الخطاب النقدي العربي المعاصر:61، ونقد بعض ملامح المنهج البنيوي في النقد الأدبى، ليوتيل أيبل:217.

<sup>(2)</sup> المعنى الأدبي:9.

<sup>(3)</sup> ظ: مجهول البيان، محمد مفتاح:101.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيكية والنقاد الحداثيون العرب، علي الشرع.

<sup>(5)</sup> ظ: التفكيكية- إرادة الاختلاف وسلطة العقل.

<sup>(6)</sup> ظ: التفكيكية- دراسة نقدية.

<sup>(7)</sup> ظ: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، د. سعيد علوش:169 و274.

<sup>(8)</sup> ظ: الأسلوبية والأسلوب- نحو بديل ألسني في نقد الأدب، عبد السلام المسدي: 181 و212.

<sup>(9)</sup> ظ: أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث:166.

<sup>(10)</sup> ظ: التفكيك- الأصول والمقولات: 45، ومعرفة الآخر: 114.

<sup>(11)</sup> ظ: المصطلحات الأدبية الحديثة:131.

<sup>(12)</sup> ظ: فقه الفلسفة (1) الفلسفة والترجمة، طه عبد الرحمن:42.

<sup>(13)</sup> ظ: استراتيجيات القراءة- التأصيل والإجراء النقدي، بسام قطوس:17 و22

- // التقويضية الذي أنى به (عبد الملك مرتاض) (1) بعد أن أتى بمصطلحي التفكيكية والتشريحية حكما مر معنا- ووضح ذلك قائلا "ونحن الآن لا نصطنع هذين المصطلحين معا، على الرغم من أننا كنا اصطنعنا في مبدأ مسارنا الحداثي مصطلح (التشريح النصبي) الذي كنا نريد به في الحقيقة إلى القراءة المجهرية أو (Mecrotecture) لا إلى التشريحية لمفهوم المبيئات، والتقويضية في نظره "تعني الإتيان على هيئة من الهيئات، أو أي شيء مادي، أو معنوي، ثم إقامة بناء جديد على أنقاضه وبوحي منه "(3).
- 7// التقويض الذي اختاره (ميجان الرويلي) و (سعد البازعي) حين حددا المصطلح على أنه يتناسب مع الاستعارة التي يستخدمها (دريدا) في وصفه الماورائي الغريب، وينطوي مفهوم التقويض على انهيار البناء وهدمه (4)، واستعمل مفردة (التقويض) أيضا عبدالله إبراهيم (5) بعد أن استعمل مفردة (التفكيك).
- 6// النقضية الذي اختاره محمد صالح الشنطي بالاعتماد على باحث آخر هو(عابد خزندار)، الدي ميز بين مصطلحات ومضاهيم نقدية أبرزها(القراءة التقويضية) (Destructive Reading)، و(القراءة النقضية)(Deconstructive).
  - 7// (اللابناء)الذي اختاره شكري عزيز الماضي<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظن القراءة وقراءة القراءة:201، ودريدا عربيا – قراءة التفكيك في الفكر النقدي العربي، محمد البنكى:172.

<sup>(2)</sup> مدخل في قراءة الحداثة، عبد الملك مرتاض:12.

<sup>(3)</sup> نظرية القراءة:61.

<sup>(4)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:107، واستقبال الآخر:224-225.

<sup>(5)</sup> ظ: المطابقة والاختلاف: 631.

<sup>(6)</sup> ظ: ملامح من المشهد النقدي المحلي، محمد صالح الشنطي:35-36.

<sup>(7)</sup> ظ: من إشكالية النقد العربي الحديث، شكري عزيز الماضي:174.

الانزلاقية الذي اقترحها عبد الوهاب المسبري ترجمة للمفهوم التسامن وراء السكلمة لا المشامة داتها فقط (1)، مشيرا إلى أنه يتجوز في استخدام الترجمة (تفحكيك) أو (تفحكيك)؛ لأنها مباشرة ومعجمية ولا تنقل مضمون المسلمة الأجنبية (2).

7/9 (ما بعد البنائية) الذي اقترحه احمد أبو زيد(١٠).

والواقع أن انتشار مفردة (التفكيك) وشهرتها، جعلت كثيرا من النقاد يميلون لها، ويبتعدون عن المصطلحات الأخر، لما فيها من غموض ولبس، وتبعات غير محددة: لذا فإن شيوعها أمر حسن، وعلينا تثبيت مفردة (التفكيك)، لسبب مهم؛ إلا وهي أنها تدل على المعنى المحدد لهذه الاستراتيجية، فضلا عن تشديد (دريدا) على عملها المفكك.

<sup>(1)</sup> ظ: الحداثة وما بعد الحداثة، عبد الوهاب المسيري وفتحي التريكي:111.

<sup>(2)</sup> ظ: من:11.

<sup>(3)</sup> ظ: جاك دريدا فيلسوف فرنسا المشاغب:49، والطريق إلى المعرفة:140.

#### المبحث الثاني

## أثر المرجعيات في ما بعد البنيوية

فييّن أثر المرجعيات اللغوية في ما بعد البنيوية، وبيّن المرجعيات اللغوية في ما بعد البنيوية، وبيّن المحور الثانث فبيّن أثر المرجعيات الفلسفية في ما بعد البنيوية، أما المحور الثالث فبيّن أثر المرجعيات الدينية في ما بعد البنيوية.

## المحور الأول: أثر المرجعيات اللغوية في ما بعد البنيوية

نشأت التفكيكية، شأنها شأن البنيوية، من رحم الدراسات اللغوية التي تأسست وتطورت في ضوء آراء (سوسير) اللغوية التي شكلت انعطافا جذريا في النظر إلى طبيعة اللغة ووظائفها. وقد أكد نقاد الحداثة (دريدا) من المصادر ووجهات النظر لعلم اللغة السوسيري تحديدا؛ إذ كونت وجهة نظر (سوسير) في اعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول، وحرية الإشارة، وانتفاء القيمة الذاتية للعنصر اللغوي، الركيزة الأساس التي انطلق منها بطرحه التفكيكي.

فإذا كان (الدال) لدى (سوسير) يتمتع بحرية نسبية بحكم استقراره في المجتمع اللغوي (2) ، فإنه قد أصبح لدى (دريدا) إشارة مطلقة الحرية ، بل فارغة من أي محتوى سابق على النص ، انطلاقا من الفكرة (السوسيرية) القائلة بأن المجتمع لا حول له أمام سلطة اللغة (3) ، وأن المتكلمين غير شاعرين بقوانين اللغة "(4) ؛ الأمر الذي دفع (دريدا) إلى الوقوف أمام هذه الفكرة ، وتوسيع عمليات الفصل بين الدال والمدلول ، أي توسيع عقلنة الدال بوصفه حضورا ، وعدم ضبط حدود المدلول بوصفه غيابا. وما يروم إليه في استراتيجية

<sup>(1)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:19، والبنيوية وما بعدها:180 و192–193، والقول الفلسفي للحداثة:283، والتفكيكية – دراسة نقدية:74 76، وصور دريدا:80–81.

<sup>(2)</sup> ظ: علم اللغة العام:87.

<sup>(3)</sup> ظ: من:90.

<sup>(4)</sup> من:91.

التفكيك، هو سن مقولة بأن المعنى مؤجل إلى ما لا نهاية؛ لأن الدال، وهو يبحث عن المدلول. لا يعثر عليه؛ لأن هذا الأخير يتحول هو نفسه إلى دال يبحث عن مدلول، وتبقى الدوال لعبة دون الوصول إلى معنى (1). ومهمته هي ملاحقة كل صور الميتافيزيقيا، ولتحقيق تلك المهمة، لا بد من الدخول إلى المستوى اللغوي، وإحداث قطيعة مع انطرح السابق له، أعني البنيوية؛ ذلك لأنه وجد أن البنيوية لم تستطع الخروج عن تأثير الميتافيزيقيا الحداثية على الرغم من محاولتها القيام بذلك (2)، من حيث إنها بقيت تؤكد العلاقة بين الدال والمدلول، وأولوية الدال (الكلمة المنطوقة) على أولوية المدلول (المفهوم)، هذا التشديد كمنت خلفه الميتافيزيقيا الغربية بكل تجلياتها كقوة اشتراطية قوية، لا بل أكثر من ذلك، إن المصطلحات اللسائية التي جاء بها (سوسير)، التي يقال إنها أحدثت ثورة في فهمنا ذلك، إن المصطلحات اللسائية التي جاء بها (سوسير)، التي يقال إنها أحدثت ثورة في فهمنا للغة، هي الأخرى نتاج آخر لتلك الميتافيزيقيا؛ ذلك لكوننا نكرر أنفسنا حينما نقول إن نسق اللغة الجديد علمي.

ومن هنا، قام(دريدا) بقراءة (سوسير) وافتراضاته، ورأى أنها تؤكد مركزية الكلمة، ويظهر ذلك جليا في إفادة (دريدا) من معالجة (سوسير) للكتابة التي يعطيها مكانة ثانوية بالمقارنة مع المكلام، ويجعلها تستمد هذه المكانة من غيرها. فهدف التحليل اللغوي فيما يقول (سوسير)، ليس هو الأشكال المكتوبة والمنطوقة من المكلمات، بل الأشكال المنطوقة فقط، فما الكتابة إلا وسيلة تكنيكية وواسطة خارجية لتمثيل الكلام (3). ورأى (دريدا) أن هذه الفكرة ذات أثر كبير في التراث اللغوي الغربي. ومن هنا كان التمركز حول اللوغوس والتمركز حول الصوت، هما- في تفكيكية (دريدا) مصطلحين مختلفين يمثلان ظاهرة واحدة؛ هي ظاهرة النشوء الميتافيزيقي لمفهوم الكلام والكتابة.

واستنادا إلى هذين المفهومين، يقيم (دريدا) عددا من النتائج المعرفية؛ أهمها أولوية الكتابة على الكلام، وما يمكن أن تعنيه هذه النتيجة من مناهضة ورفض لثقافة عصر

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف: 119.

<sup>(2)</sup> ظ: ما بعد الحداثة:153.

<sup>(3)</sup> ظ: علم اللغة العام:42 و44.

الباب الثاني ما بعد البنبوية

تقدم الكلام على حساب العكتابة، وأن الصلام نفسه شكل من أشكال الكتابة استنادا إلى الصفات الطبيعية التي ترتبط حتميا بها. وهذا إنجاز فلسفي حققه (دريدا) آنذاك، ف(ميتافيزيقا الحضور) هي الأساس التي يقوم عليه علم الظاهرات والفلسفة الوجودية، علاوة على أنها الأساس الذي قامت عليه البنيوية أيضا؛ الأمر الذي يقوض المزاعم العلمية للطرح البنيوي، ولهذا قام (دريدا) بمهمة تحليل النص الذي قامت عليه البنيوية، أي كتاب (سوسور) المعروف (محاضرات في الألسنية العامة)، وأخضع ما يعد في العادة الجانب الأكثر علمية في البنيوية، أي علم الأصوات، لتمحيص خاص، حتى وصل العادة الجانب الأكثر علمية في البنيوية، أي علم الأصوات، لتمحيص خاص، حتى وصل المنتجة يكشف من خلالها عن وجود تقليد المركزية الصوتية الميتافيزيقي إلى جانب المركزية العقلية، أو متحدا معها، ومتحكما بالفكر الغربي كله (1).

إز (دريدا) يوضح لنا طبيعة العلاقة بين الحضور أو الوعي والصوت، فلديه أن امتياز الحضور بوصفه وعيا لا يتأسس إلا من خلال الصوت، إذ إن من خاصية الصوت أن الإنسان عندما يتكام يسمع صوت نفسه في الوقت الذي يتكلم فيه، فهناك الكلام، وفي الوقت نفسه الإنصات للذات، ولو حدث تراخ زمني بينهما، فإن الكلام لن يتم التلفظ به، إلا إذا كان الإنسان قد أصبح فجأة أصم لا يسمع صوت ذاته؛ لأن "الصمت والصمم هما على قدم المساواة" (2). وعلى وفق ذلك، يمكن القول إن الكلام لدى (دريدا) نوع من أنواع الكتابة، فوحدات الكلام لا تتصف فقط بصيغة العلائقية التي تبدو على أشدها، لأن الغياب الذي كان يظن (سوسور) بأنه صفة من صفات الكتابة، هو صفة الكلام أيضا، فالعلامة لا يمكن لها أن تكون علامة في واقع الحال، إلا إذا كانت لها القابلية على التكرار والإنتاج، على الرغم من غياب نسبة التواصل. وتتضمن الكتابة في واقع الحال هذه الخصائص التي تميز العلامات الصوتية؛ وذلك لأنه يمكن عد الكلام نوعا من الكتابة، لأنهما – الكلام والكتابة – ينبعان من فرع واحد جامع هو الكتابة (3). ومن هنا الكتابة، لأنهما – الكلام والكتابة – ينبعان من فرع واحد جامع هو الكتابة (3). ومن هنا ناهض (دريدا) السيميولوجية السوسورية، من حيث اختزالها التاريخي والميتافيزيقي للعلامة ناهمن (دريدا) السيميولوجية السوسورية، من حيث اختزالها التاريخي والميتافيزيقي للعلامة ناهمن (دريدا) السيميولوجية السوسورية، من حيث اختزالها التاريخي والميتافيزيقي للعلامة

 <sup>(1)</sup> ظ: بؤس البنيوية:269.

<sup>(2)</sup> مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:15.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية والبنيوية:52

المكنوبة، وتهبيطها إلى مرتبة دونية مهمشة، وعدم وسيلة خادمة للسوت، وللغة المنطوقة، لذلك فإن السيميولوجية هي حلقة من حلقات ميتافيزيتيا الغرب، و(سوسير) ناقد للتمركز اللوغوسي من جهة، وخاضع له من جهة آخرى. فاللغة نسبة إلى(سوسير) هي نظام من العلامات، أما الأصوات فلها القابلية على نقل الافتار، غير أن طبيعة العلامة هي اعتباطية وليست شرطية، حيث لا تحدد العلامة لدى (سوسير) بشكل جوهري، إنما تنشأ خاصيتها من الاختلاف، ومن طبيعة الاختلافات التي تميزها عن العلامات الأخر، فالاعتباطية والاختلاف هما صفتان متلاحمتان.

ولكن ما مسوغات نقد (دريدا) للسيميولوجيا واتهامها بالتقليد؟ إن النمطية الميتافيزيقية التي يحددها (دريدا) في سيميولوجيا (سوسير)، هي آلية التفكير الذي يهمش العلامة المكتوبة، ولا يدركها إلا بوصفها كلاما هامشيا ثانويا، وأداة مساعدة للصوت، وتعويضا احتماليا للحضور الكلي، وعليه، فإن خاصية الصوت وامتيازه على الكتابة المدونة، خصيصة من خصائص التمركز اللوغوسي الذي لا يقدم الكتابة إلا بوصفها كلاما (1)، بمعنى أداة تحتفظ بوظيفتها الإجرائية فقط، وهي نقل الصوت، وتمثيله بوصفه حضورا تاما، ومن هنا وجد (دريدا) أن (سوسور) كان يزيح الكتابة ليتمكن من التعامل مع لحظات صوتية خالصة، ثم يعود إلى استخدامها، ليفسر طبيعة العلامة الصوتية. ولهذا لم يكن (سوسور) قادرا على التخلص من قبضة التقليد الميتافيزيقي لمفهوم العلامة، تلك القبضة الـتي وقع فكر (دريدا) فيها، ولم يتبرأ مشروعه النقدي الفلسفي من هذه الميتافيزيقيا، التي تبدو واضحة في دعوته لعلم الكتابة.

وتأسيسا على ما سبق، يتبين لنا أن(دريدا) يشتغل على خطين متوازيين؛ الأول قبوله لمعطيات (سوسير) اللغوية، والثاني تفكيك أسس الميتافيزيقيا لنظرية العلامات. ومما يدل على ذلك إفادته من نظام الاختلافات الذي قدمه (سوسير) وعده مضادا للتمركز حول العقل، لكنه متمركز في الوقت نفسه حول الصوت، ويمضي (دريدا) بهذه المقالة إلى أقصى مكانتها جاعلا وظيفة الاختلاف، وليس الهوية الكاملة، هي فحسب البعد الفاعل

<sup>(1)</sup> ظ: قراءة لمفهوم التمركز العرقي الغربي بين ليفي شتراوس ودريدا، كاظم جهاد:58.

ي النذ؛ لأن الاختلاف في حقيقته، إحالة إلى الآخر، وإرجاء لتحقق الهوية في انفلاقها الدذاتي، وبدنك العمل، يتأجل المعنى باستمرار، ومن هنا يعلق (وليم راي) على استراتيجية (دريدا) قائلا: لم كانت القيمة اللغوية دالة الفرق وليست الهوية الكاملة، لذا لا يمكن للمرء أن يحدد موضع المعنى، ناهيك عن موضع المفاهيم، في أي متكان داخل اللغة" (أ). قالمنى مؤجل بشكل نهائي، وكل (دال) يقود إلى غيره في النظام الدلائي اللغوي، دون التمكن من الوقوف النهائي على معنى محدد، وتغدو عملية تناسل المعاني دائمة، اعتمادا من اختلافاتها المتواصلة، التي تبقى مؤجلة في ضمن نظام الاختلافات. وبذلك يكون (دريدا) قد نسف الرأي القائل بوجود معنى موحد، له هوية ثابتة ومستقرة، ذات تطابق مع فروض العقل؛ الأمر الذي جعله يصوغ مصطلح الاختلاف، لكي لا تكون الفروق والاختلاف التي عدها (سوسير) شرطا لتحقق المعنى، معطيات جاهزة، بل نتائج للاختلاف والإخلاف، ولهذا كان (دريدا) بولي اهتماما بالغا بلعبة الاختلاف بوصفها آلية إجرائية تكشف عن أسس التناقض في المينافيزيقيا الغربية، وهو إذ يفعل ذلك نراء ينطلق من الكراماتلوجيا الذي يرتد بالمسألة إلى سؤال الكينونة في الوجود، مما يعني أن مقولة عدم تحقق المعنى تتحول لديه إلى مجال السؤال الفلسفي وليس السؤال الألسني، وهذا ما يبحث عنه (دريدا) بمشروعه التفكيكي.

# المحور الثاني: أثر المرجعيات الفلسفية في ما بعد البنيوية

على الرغم مما يبدو على أفكار (دريدا) ومبادئه واستراتيجيته من تماسك ظاهري، واعتمادها جهازا مفهوميا واصطلاحيا جهد (دريدا) في ابتكاره، ليبدو كأنه بناء فلسفي يتمتع بأصالة متفردة، فإن نظرة فاحصة في تلك الأفكار والمبادئ، تكشف عن دينها وتواصلها مع التراث الفلسفي القديم، والإفادة من معطياته وتطويرها وتوظيفها لإنتاج خطاب نقدي معاصر؛ الأمر الذي يؤكد لنا، أن التفكيك ظاهرة غربية مادية، من حيث إن العقل الغربي في مسيرته الطويلة، هو صراع دائم بين العلم التجريبي، والميتافيزيقيا، ونتيجة لذلك، كان التفكيك الوريث الشرعي لتلك الفلسفة.

<sup>(1)</sup> المعنى الأدبى:164.

وقد يقول قائل:إن التفكيك جاء لنقض الفلسفة الغربية، وليس الاتكاء عليها! صحيح ذلك، ولكن كيف يمكن نقض الفلسفة، من دون الاطلاع عليها، والتمعن في ثوابتها الميتافيزيقية التي وجدها(دريدا) في استراتيجيته، ساكنة لا تقدم ولا توخر، ويجب رفضها وتجاوزها من أجل بناء صرح فكري قائم على الاختلاف والمغايرة؛ فكر مستمر لا يعرف النمطية. وقد أكد أحد دارسيه، أن مضمون فلسفة(دريدا) هو أنها بلا مركز؛ ذلك "أننا حين نتكلم عن فلسفة ما فلا بد من وضع هذه الفلسفة في إطارها، وفلسفة دريدا التي تتنكر في النهاية لكل فلسفة، تعكس المأزق الذي وصل إليه الفكر الغربي حين أخذ بمهاجمة الفلسفة من الداخل متهما إياها بالعقم، إلا أن الفكر الغربي قام على مبدأ وضع كل حقيقة توصل إليها موضع التساؤل ليشق الطريق أمام كل جديد، فهل تكون الأزمة/السيد الذي وصل إليه الفكر الغربي، فجر مفامرة جديدة؟"(1). إن الاختلاف الفلسفي لدى (دريدا) هو اختلاف الحدود الفلسفية، لكن ليس اختلافا مطلقا، بقدر ما هو اختلاف جدلي يعمل على إعادة طرح سؤال(البدء)، التي تشكل مجمل افتراضاته اعتراضا عليه. ولكي يشكل الاختلاف فلسفة، قام بتأصيل منهجه النقدي بمرجعيات فلسفية عدة، تشكل متوالية الفكر الفلسفي، يميل معظمها إلى التيه والاختلاف، ويرفض الإقامة والسكون، ويمكن متابعة ذلك على النحو الآتي:

1= فلسفة أفلاطون: لقد اتجه (دريدا) صوب النصوص الفلسفية التي تعزز مشروعه التفكيكي. وكانت البداية مع(أفلاطون) الذي عد الكتابة بمثابة المعرفة الميتة والجامدة، البعيدة عن المعرفة الحية وعن الديالكتيك، لقيطا دون نسب، بعكس الصوت، المتمثل بالكلمة المنطوقة، كلمة غير خارجية ولها القدرة على المحو الذاتي، خلاف الكتابة العامل المساعد، لذا فهي- بحسب أفلاطون — لا تمثل الحقيقة، وتتعارض مع اللوغوس، كما يتعارض الظاهر مع الحقيقة، بل إن نتاجاتها لا تتعدى الظاهر(2)، فهي وسيلة ثانوية. وقد

<sup>(1)</sup> تأثير البنيوية في الفلسفة عند (دريدا)، جورج زيناتي:84.

<sup>(2)</sup> ظ: صيدلية أفلاطون، جاك دريدا:19و33، ومدخل إلى فلسفة جاك دريدا: 17-18، وبؤس البنيوية:271، ومسارات فلسفية، مجموعة من الكتاب:82.

خالف (دريدا) ذلك الطرح، ووجد أن الكتابة هي الأغنى، أما الكلام فأدنى، واقل غنى؛ ذلك لأنها أكثر تقدما وتقدمية من ألية الكلام التي تتميز بها شعوب محددة، ما تزال تعيش وعي الأسطوريات, والواقع أن تفضيل (أفلاطون) الكلام على الكتابة يعود إلى الامتياز الرفيع للخطابة، بوصفها فنا لدراسة وجوه الكلام وكيفية تأثيره. ومن جانب آخر، ذكر (دريدا) أن (أفلاطون) تحدث عن(اللعب) بشكل يتقبله الطرح التفكيكي، إذ عده وسيلة من وسائل إسناد اللوغوس، فهو يتم من خلال توخي الحيطة والحذر من مزالق اختزال العلاقات النقدية المنظمة للمجتمع في وسائل لعبية ذات مظاهر كاذبة، ولذلك فإن(اللعب) خدعة، كما يرى(دريدا)، واختفاء لاهوتي للعب في الألعاب، ولهذا فإن ممارسة يمثل تتكيلا للكتابة (1). وعلى البرغم من مخالفة (دريدا) لـ (أفلاطون) في قضية أولوية الكلام على الكتابة، التقط هذه المقولة من فلسفته، ولذلك حاول استثمارها في الفلسفة والنقد، وبرؤية مشروعه التفكيكي.

2= فلسفة جان جاك روسو: إذا كان(أفلاطون) يرى أن الكتابة خطر يهدد الذاكرة والمعرفة والعلم؛ لأنها غياب، فـ(روسو) لم يبتعد عن ذلك؛ إذ رآها تابعة للفظ، فهي مجرد إضافة وملحق تابع له، فاللفظ بذلك يسبق الكتابة، ويمثل حالة الوفرة الأولى، أو الحالة الطبيعية التي تسبق الكتابة زمنيا ومكانيا، وبناء على ذلك فاللفظ أصل الكتابة (2)، بل المحور الأساس للفلسفات القائمة جميعها بشكل أو بآخر على ميتافيزيقيا الحضور. وقد أفاد (دريدا) من هذا الطرح، وأخضعه إلى القراءة التفكيكية، وكانت المحصلة النهائية لتلك القراءة الدريدية، هي أن(روسو) "لا يمكن أن يعني ما يقول"(3)، في محاولاته

<sup>(1)</sup> ظ: صيدلية أفلاطون:117-119، والأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية (أطروحة دكتوراه):172.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث-أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة:151.

<sup>(3)</sup> التفكيكية – النظرية والممارسة: 85.

التي لا تختلف عن مسيرة التستعبر المبتاهبريشي الفربي، ولاسيما في تفصيل الحكلام المنطوق، على الدكنابة. فهذا الموهن لـ(روسو)، يتفق اتفاقا تاما مع طبيعة الفلسفة التي يتبناها عن الطابع الإنساني، الذي انحط من حالة السمو الطبيعي إلى عبودية السياسة والوجود المتحضر؛ وبذلك تصبح اللفة فهرسا وسنجلا يدون النتائج الفاسدة التي وصلت إليها الطبيعة البشرية، والتقدم الثقافي الزائض (1).

وقد أفاد (دريدا) من مقولة (التكملة) من (روسو)، وبوساطتها تمكن من وصف بنية العلاقات الفاعلة بين الكلام والكتابة، يبين ذلك بقوله:"ستظهر الكتابة بالنسبة لي، باطراد، على أنها اسم آخر لبنية إكمالية... فليس كافيا أن نقول أن روسو يفكر في المكمل دون التفكير فيه وأنه لا يلائم بين قوله ومعناه، ويين توصياته وتصريحاته. فهو يستخدم المفردة ويصف الشيء الذي تدل عليه المفردة. إن روسو، بذلك، يزيح ويشوه العلامة (مكمل) ويزيح ويشوه وحدة الدال والمدلول، لكن هذه الإزاحات وهذه التشويهات تتظمها وحدة متناقضة، هي نفسها وحدة إكمال، تخص الرغبة "(2).

إن ما يفعله (دريدا) في قوله أعلاه، هو إثبات أن (روسو) إنما يتناقض مع نفسه في طرحه السابق، الذي ينصرف لإثبات مسألة أن الكلام هو أصل اللغة، وأن الكتابة لا تعدو أن تكون مجرد شكل هامشي وتابع للكلام، لذلك قام (دريدا) بقلب المقولة التي يدعيها (روسو) للطبيعة. كيف يعرف (روسو) الطبيعة دون أن يجعلها ضدا لشيء غير طبيعي؟ هل معرفة الطبيعة ممكنة دون قيام ثنائية ضدية بينها وبين الثقافة؟ مؤكد أن معرفة الثقافة هي الأساس الذي تقوم عليه الطبيعة، وبحسب المنطلق الذي يتبناه (روسو) فإن ما هو سبب هذه المعرفة لا بد أن يكون سابقا لما هو نتيجة، ومن ثم، تكون الثقافة أسبق من الطبيعة، وتكون الكتابة هي أصل النطق، إن صح منطق التمركز اللفظي. ومن هنا كان لا بد لـ (روسو) أن يصف الكتابة بالتكميلية الهامشية؛ لأن التكملة لا تعني

<sup>(1)</sup> ظ: محاولة في أصل اللغات، جان جاك روسو:42-44.

<sup>(2)</sup> صور دریدا:118.

التبعية المحايدة أو المجردة، وإنما وحودها يقتضي تميز الأصل الأولي بذاته عن كل ما يمكن إضافته إليه. وعلى وفق ذلك، تصبح الكتابة إثبات وجود، بل الشرط المكون للغة ذانها. وإذا بإفادة (دريدا) من مفردان (روسو) مكنته من اكتساب الشرعية الفلسفية، وأكد (بول دي مان) ذلك، إذ جعل أطروحات (روسو) تمثل قناعا أو ظلا لـ (دريدا) سار عليه في منهجه التفكيكي، كما مثل موقف (روسو) من اللغة مقدمة فلسفية جذرية ونموذجية (أ، أفاد منها الطرح النقدي الحديث.

3= فلسفة هيجل: إن الاختلاف الفلسفي بين (دريدا) و (هيجل)، هو اختلاف من أجل الإطاحة بالميتافيزيقيا التي يقوم فكر الأول التفكيكي على استهدافها ضد الأخير، بوصفه الممثل الأكبر والأوضح لميتافيزيقيا الفكر الغربي، والمتمثل بمجمل طرحه الفلسفي الذي هيمن عليه التمركز الميتافيزيقي. وعلى الرغم من ذلك، تستمد فلسفة(دريدا) التفكيكية، بنيتها المعرفية، وبعض أدواتها الإجرائية من الفلسفة الهيجلية؛ إذ تعتمد إستراتيجيته على مرحلتين رئيستين، تستج إحداهما الأخرى مرحليا، وتكون نتيجة لها. تعرف المرحلة الأولى بـ(الجدية)، وهي مرحلة التعرف والإحاطة المطلقة بالنص المراد تفكيكه، وتستلزم هده المرحلة القراءة المعمقة التي تستوعب ظاهر النص وياطنه، محكمه ومتشابهه، ما يقصده النص وما لا يقصده أيضا، حتى تتحول القراءة إلى النص نفسه. أما المرحلة الثانية، فهي مرحلة(الاحتيال والمكر)، وتعمل هذه المرحلة على قلب مراتبية النص، والكشف عن نقاط عجزه، ثم فرض نظام محكم من البدائل عليه، بعد قراءته واستنطاقه، حتى يبدأ النص بتفكيك نفسه بنفسه، أي تفكيك بنيته العارضة الشكلية المخربة (2). وبوظيفة كل مرحلة، يتحول هذا العمل - بحسب ديكومب - إلى "قصد مغرض"(3). ونتيجة لعمل تلك المرحلتين، استبعد (وليم راي) أن يكون للتفكيك أية صلة بالموروث

<sup>(1)</sup> ظ: العمى والبصيرة:185.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل:64.

<sup>(3)</sup> من:64.

الفلسفي والعلمي، على حد سواء، لأن آزاء دريدا لا وجود لها إلا في الإشارة إلى هذه المجاميع من النصوص الساكل منها يحمل عناصره ومفاهيمه الخاصة المتميزة. فتظهر النظرية من كل مكان في أن واحد (ا). والواقع خلاف هذا؛ لأن عمل (دريدا) يفرض عليه أن يهضم أكبر عدد ممكن من النصوص الفلسفية، حتى يتسنى له تفكيك تقليد الميتافيزيقيا الغربية، واكتشاف المتشابه والمختلف، ولبلوغ ذلك لا بد من اتباع أسس كامنة في الفلسفة نفسها، ومن ذلك (الجدية والاحتيال)، اللذان يعملان من أجل بيان علاقة الهوية بالاختلاف (2)، بوصفهما الأساس الفلسفي المغاير الذي تسعى إلى تثبيته عبر تحليلها الخاص المزدوج في النصوص المراد تفكيكها. وقد أفاد (دريدا) من تلك المقولة، ورأى أن الهوية لا تمتلك حضورا نهائيا؛ لأن "الحضور لا يعادل الواحد، ليس هو الكل، ليس هوية مجسدة أو متصورة، وإذا كان الأمر كذلك، فهذا يعني أن العقل لا يستطيع في نهاية المطاف، كما تفعل الميتافيزيقا التقليدية وخاصة عند أستاذها الأكبر هيغل، برأي دريدا، أن تحدد هوية لا تمتلك حضورا نهائيا (6).

4= فلسفة ماركس: إن علاقة (دريدا) بفلسفة (ماركس) هي علاقة المختلف بما هو سائد؛ ذلك أن (ماركس) مختلف عما كان عليه عصره ذاك، فهو لا يمتثل لأوامر ماضيه، إلا امتثالا لمتطلبات الحاضر المغاير عما كانه (هو)، وعما سيكون (هم) في المستقبل. وربما لهذا السبب وضع (دريدا) كتاب (أطياف ماركس) وخصصه لدفع الافتراءات التي لحقت بـ (ماركس) وفلسفته المختلفة. واعتمادا على الاختلاف والمغايرة، قام (دريدا) بوظيفة رد المكانة للماركسية؛

<sup>(1)</sup> المعنى الأدبي:162.

<sup>(2)</sup> ينظر للتفصيل: فلسفة هيجل، ولترترنس ستيس:243/2-249.

<sup>(3)</sup> نقد انعقل الغربي:197، وينظر للتفصيل في علاقة التفكيك بالهيجلية:التفكيكية- دراسة نقدية:15-17 و31-35، وبين ماركس ونيتشه- سياسات التفكيك، كريستوفر نورس:85-86، وفلسفة هيجل:62/2.

إذ كشف عن حيثيات اتهام الفلسفة الغربية المعاصرة لـ(ماركس)، بوصفه فيلسوفا خطرا، وأكثر الفلاسفة التباسا في القراءة والتاويل.

ولأن(دريدا) ينتمي إلى الذهنية والإرث ذاك المذي يحيا بتخالف مع الاعتقادات السائدة ومغايرتها، كان لا بد من أن يتقدم بقراءة ذهنية، باطنية - إن صح التعبير - ننتظر منها، ما لا يمكن أن تتوقعه الآراء السابقة، التي كانت قد حكمت على الماركسية بأحكام تعسفية؛ الأمر الذي أقصيت فيه الماركسية وأهملت عمدا- بحسب دريدا- بسبب عب ما شكلته إيديولوجيتها من خطر على الحضارة الغربية المعاصرة، ليعلن أن ما كرس ويثبت حضور فلسفة (ماركس)، هو فعل الإقصاء ذاته، ومن هنا فقد بشر بعودة حياة لتلك الفلسفة؛ وذلك بسبب تعزيم موتها المهيمن بأشباحه وبقوة ، على كل من قصد تناسيها، فالتناسي هو المبتدع الخلاق لشبح يكبر ويقوى كلما ازداد إهماله ناسيه، وعلى العكس، يذوب ويختفي - نسبيا - عند الإقرار بتحديد فعاليته وطرائق الجته(1). وهذا ما يتوافق مع ميول فلسفة (دريدا)، الذي شدد بضرورة العودة لقراءة مفة (ماركس) من جديد، لأن "ماركس فيلسوف كبير، وإنه لجدير بأن يظهر في امج شهادة الأستاذية التي كان ممنوعا فيها خلال زمن، فهو ليس ملكية للشيوعيين، اركسيين، وللأحزابا...ا فلنقرأه أخيرا كما نقرأ فيلسوفا عظيما"(2). فهو يدرك اركس) يمثل حضورا في الفكر الغربي المعاصر؛ ذلك لأن وجود فلسفته مبني على لفة السائد، لذلك فهي عصية على الاستهداف المباشر.

إن هاجس فكر (دريدا)، يشدد على الابتعاد عن بديهيات التفكر الكلاسيكي، عمل على استخلاص قوة البعث من ضعف الموت، وفعالية الطيف، وفي سبيل ذلك، يتحقق له تفكيك هذه المفارقات، وقلبها إلى ما يعاكس تحليلنا الاعتيادي عمل على المعتقدات السائدة في ذهن العامة، لا بل ذهب بهذه المعتقدات إلى ما يعطيها حدة في موت/حياة، ذكرى/نسيان، فقوة الحياة عنده تكمن في فعل الموت، وقوة الموت

بيان الأطياف اما وقد مات ماركس دريدا ما زال حيا، نديم نجدي:25-29. اف ماركس، جاك دريدا:72.

تكمن في سيرورة الحياة (1). وكناك عند (ماركس)، لا موت بحسب منهجه الديالكتيكي، فالموجودات تحيا عنده، من خلال ديمومة تحولها وتمظهرها بأشكال مختلفة، فالموت مظهر من مظاهر الحياة، والحياة مظهر من مظاهر الموت، وربما عد التفكير بالتفكيك لهذا السبب أمرا مستحيلا، ولا يمكن التفكير فيه في فسحة سابقة على الماركسية، "فالتفكيك، في نظري على الأقل، لم يكن له معنى وفائدة إلا بوصفه تجديرا، أي بوصفه أيضا ضمن تقاليد نوع من الماركسية، ونوع من الذهنية الماركسية"(2).

5= فلسفة نيتشه: تفوح من لغة (دريدا) رائحة فلسفية، مهيمنة على بنيته الفلسفية، أو الأصبح على تفكيكيته النقدية: تلك الرائحة تمثلها معطيات (نيتشه)، بوصفها معطيات شكلت المحرك الأساس للطرح التفكيكي، من حيث إنه أسهم في تحرير الدال من تبعيته، أو وضعيته المتفرعة بالقياس إلى اللوغوس أو مفهوم الحقيقة المرتبط به؛ لأن التحديدات الميتافيزيقية جميعها غير قابلة للفصل عن هيأة اللوغوس، التي حطت من الكتابة المنظور إنيها على أنها سقوط في برانية المعنى.

لقد قام(نيتشه) بنفض الأسس العقلانية السائدة، بوصفها استعارات مفاهيمية ميتة، مأخوذة من النمط اللغوى السائد، فكان لتمرد (نيتشه) وثورته على اللغة توابع، استكملها (دريدا) هدما لسلطة الكلمة في معقلها اللغوي(3)؛ وذلك ليعيدها إلى مكانها الأصلى المختلف، بعدما أسقط منها صفتها المرجعية المحصنة بالتمركز العقلي، ليجد أن اللغة هي مجموعة اختلافات، فاللغة هي الأثر الذي يتركه الاختلاف في الآخر، هكذا تصبح اللغة شيئًا مغايرا بذاته؛ لأنها محكومة بانتظام نسقي يريد أن يقول شيئًا آخر مفايرا عن الذي نريد قوله، وإلى هذا يعزو(دريدا) المشكلة، فيردها إلى مرجعية اللغة في

<sup>(1)</sup> ظ: بيان الأطياف: 40-41.

<sup>(2)</sup> أطياف ماركس:177 ، وينظر للتفصيل في علاقة التفكيك بالماركسية:133 و146

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية - النظرية والممارسة:154-159، وبين ماركس ونيتشه:86، والمذاهب النقدية

تمركزها العقلي الصارم، ليبدو عزمها بوصفه كيانا منفصلا عنا، وإن كانت تنطق بلساننا، إلا أنها تبقى شيئًا آخر مختلف عما نفكر به؛ لذلك فالفشل في ألا نقول ما نريده، مشروع ومسموح، لنقول بصعوبة ما تسمح به اللغة، ما يشرعه منطقها وآليتها التي تخفى بقدر ما تعلن؛ لذا فإن هذا الكيان اللغوي الذي لا يقاوم، يمكن أن لا يفسح المجال للتفكير بحرية، وإن كان "مفردا بما فيه الكفاية لكي يولد كثيرا من القلق، مثل المستقبل والموت، إن هذا ليصدر بصورة أقل (آلية التكرار) [...] وما دام كذلك فليمنحنا فرصة التفكير بكل هذا، كل هذا الآخر، الذي يعيد مراجعة التكرار، فليكن كل آخر شيئًا آخر"(1). وهكذا، يبدو أن(دريدا) يريد أن يظهر بمظهر التعددي، المتحسس للآخر، ولكنه في واقع الأمريكف عن ذلك كله حينما يصل الأمر إلى لغته!

إن (نيتشه) أول الداعين إلى نقض العقل الغربي وتعرية أنساقه وتقويضها، قصد تحطيمها، وإثبات قصورها في بلوغ الحقيقة. ولعل ذلك هو الذي جعل هذا الفيلسوف يحظى باهتمام ملفت، تاركا بصمات واضحة على نظرية(دريدا) النقدية(2). بحيث أصبح الطرح النيتشوي، والطرح الدريدي نمطا من الكتابة الفلسفية التي تقوم على الشك بالمقولات جميعها الباحثة عن الحقيقة، التي تتيح المجال لتحرير الفكر من الحدود الضيقة للمفهومات القديمة، التي تستند إليها ميتافيزيقيا الغرب. وأشار(نيتشه) كذلك إلى البرامج والخدع المنظمة التي تقوم بها عملية التفكيك، رافضا النمطية والتقولب في مسيرة التمركز الغربي حول اللوغوس، وعبر عن ذلك من خلال دعوته إلى (موت الإله) بوصفها دعوة تعلن بداية النهاية للميتافيزيقا الغربية، التي تعود إلى (أفلاطون) وتصل إلى (ديكارت)، وغيره من الفلاسفة العقليين؛ لكون هؤلاء جعلوا العقل مركز الحقيقة، فأغلقوا بصنيعهم هذا على الحقيقة في سجن النسق، ولكي يتم تحرير الحقيقة يجب

<sup>(1)</sup> أطياف ماركس:317.

<sup>(2)</sup> ظ: نيتشه: 9، وميتافيزيقا الإرادة – ارخياء المعنى في الذات والسلطان، كمال البكاري: 66–71، والحداثة وما بعد الحداثة: 41-45، وإشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:58-59.

تفكيك النسق المهيمن (1)؛ وبهذا نلحظ أن اليقين لدى (نيتشه) غير متحقق، وهكذا تحول عن الاهتمام الميتافيزيقي في الفلسفة الغربية، إلى الاهتمام بأصول الكلمات وتاريخ اللغة، بحسبان أن اللغة هي الأداة الأساس لتشكيل الحقيقة، وهو ما يجعل منه رائدا (للتناص)، مع فارق جوهري؛ وهو أن عملية متابعة تاريخ الكلمات وملاحقة ارتباطها بالأفكار والمقولات الفلسفية بوصفها أساسا لتحديد أصول اللغة، كانت تهدف إلى بلوغ غاية البحث عن الدلالة الأولى لتعيينها وتثبيتها بوصفها مرجعية موثوقا بها، بينما يهدف(تتاص)(دريدا) إلى ملاحقة صور المعاني لتدميرها وبشكل مستمر<sup>(2)</sup>. ومن هنا يلتقي(دريدا) بمعلمه(نيتشه) في أنه لا يوجد نص بريء أصلي خال من الدنس، فمثل هذا النص إما أنه لم يخلق في الوجود، أو أنه فقد بفعل هيمنة المقولات العقلية الميتافيزيقية. وهذا يعني أن القراءة لأ تبحث عن معنى في النص، وإنما هي في الواقع استيراد معنى من الخارج وفرضه على النص، فالنص، مع انفصال الدال عن المدلول أو مع التحامهما، لا معنى له في حد ذاته، ومن ثم لا يوجد معنى سوى ما تفرضه إرادة القوة (3)، التي يجعلها (نيتشه) أساسا لمنظورية الحقيقة عنده، إذ هي بيدها القدرة المتوحدة على تأويل النصوص لا لتفسيرها والوصول إلى الدالة النهائية فيها، فهي مستعصية ولا متناهية، بل تكون مجرد قراءة قد تكون صالحة إلى حين، أو كما يسميها (نيتشه)(مجرد اعتقاد)، أو من منظور هذه الإرادة. وهو بهذا المفهوم يسعى إلى تعرية أنساق اللوغوس، وكسر أبنيته التي قام على أساسها، فيكون مفه وم إرادة القوة البديل المهيمن في الوجود، و(نيتشه) بفعله هذا يكون قد وقع في مينافيزيقيا ضيقة فوضوية، بعدما أعلن عن تقويضه لميتافيزيقيا الفكر الغريبي ومقولاتها (اللامتناهية)؛ وبذلك، تبرز لنا روح العدمية في استراتيجية (نيتشه) و (دريدا) على حد سواء، فـ(نيتشه) يناهض الحقيقة لقتل الإله (المركز)، لأنها- بحسب نيتشه- مجرد وهم من الأوهام، ليس لها وجود ظاهري أو موضوعي، "الحقيقة هي وهم بناه الإنسان في مرحلة معينة من تاريخ تفكيره، وهذا الوهم يجد أصوله في رغبات العقل الفلسفي والشعور

<sup>(1)</sup> ظ: نقد العقل الغربي: 162-163، والقول الفلسفي للحداثة: 143.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدية:118-119.

<sup>(3)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداث: 157، وصور دريدا: 37-43.

الديني والحسر الأخلاقي "(1) فالحقيقة ليست الجوهر، بل هي خاضعة لإرادة التوة. سوحاً المعرفة الجوهر. وهو بهذا قابلا للتاويل، وليس معرفة ميتافيزيقية قارة قصد الوصول إلى معرفة الجوهر. وهو بهذا سبر ساوين، ويس سرس يت مد القراءات التي سنها (دريدا) وأتباعه في النقد الأدبي. الفهم لحقيقة العالم، قد فتح باب تعدد القراءات التي سنها (دريدا) ويبين (دريدا) أن كتّاب النصوص أو أي عمل فني تقافي لا يستطيعون فرض المعنى ريبين وعندما يخرج النول بساطة ليست من إنتاجهم وحدهم، وعندما يخرج النوس المحدد على نصوصهم؛ لأنها بكل بساطة ليست من إنتاجهم الى القراء يتضخم بوساطة تاويلات الآخرين ممتدا ابدا خارج الجهود كلها التي قد تحاول ترسيخ النص في الحقيقة أو إعطاء معنى ثابت مستقر(2)، وهو في ذلك يعلن عن تصدع الضمانات جميعها لإمكانية تعقل العالم ولمعقوليته، وعن تشطي الحقائق جميعها. وتداعي الهويات جميعها، بما فيها هوية الإنسان، التي أضبحت مجرد تعدد وتشتت واختلافات تختفي وراء وحدة وهمية، وبذلك أصبح العقل الإنساني لدى (نيتشه) أمام خيارين؛ الأول العودة إلى التمركز اللوغوسي، والتمركز على الذات، لنقد العقل نفسه، والخيار الثاني هو الانقطاع عن العقل، وهو الخيار الذي يوافق ميول(نيتشه) ومن ثم(دريدا) فيما بعد؛ لأنه يفضي إلى التخلي عن القيام بمراجعة جديدة للعقل، والسيربدلا عن ذلك نحو الفكر العدمي (3)، الذي يهدف إلى تعرية التأويلات كلها ونقض المفاهيم الميتافيزيقية. وهذا تحديدا ما فعله(دريدا) في محاولته لهدم الانطولوجيا الغربية المتشكلة على وفق ثنائيات: مثل الشكل والمضمون، والإنسان والطبيعة، والمطلق والنسبي، والثابت والمتحول، وهي ثنائيات تستند إلى مدلول متجاوز، وبدلا من ذلك يحاول(دريدا) أن يقوض ثبات المدلول المتجاوز، وصولا إلى عالم من الصيرورة المادية بلا أساس أو أصل ديني على

6= التحليل النفسي الفرويدي: اندرج علم النفس والتحليل النفسي في النقد الأدبي من خلال تفسير مسارات النمو الإنساني ومراحله من الطفولة إلى الرشاد،

الإطلاق.

<sup>(1)</sup> منظورية الحقيقة عند نيتشه، يوسف بن أحمد:56.

<sup>(2)</sup> ظ: خواء الآمال التنويرية والعدمية تدق الأبواب، خميس بو غرارة: 65.

<sup>(3)</sup> ظ: موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:34-37.

مندغما في عملية التأويل والتحليل وفاعلية الاستشفاء والعبلاج. وقد وضع (فرويد) علاجا في لغة النقد الأدبي وعلم النفس معا، للكشف عن الكبت والجهر بما كان قد جرى إنكاره، بوصفه العلاج الناطق لدى التعبير الأدبي وإفصاحه عن الحوار بين المريض والمحلل في أحوال آليات الأحلام، والتوريات وزلات اللسان مشابهة لعمليات عقلية ولغوية معينة، وكامنة في العلائق الدفينة بين الوعي (واللاوعي) عند ربط التحليل النفسي بالبلاغة والسرد واستعانته بالاستدراك أو الإدراك الرجعي لهذا التحليل النفسي (أ). ومن هنا تابع (دريدا) (فرويد) في دراسة المناطق الغيبية، لكن على مستوى الدلالة؛ إذ شكل البحث عن المعنى الماورائي في التحليل التفكيكي، أهم المرتكزات شكل البحث عن المعنى الماورائي في التحليل التفكيكي، أهم المرتكزات

وقد وجد (دريدا) في معطيات (فرويد) قوة نقدية، تساعده على ذيوع استراتيجيته التفكيكية، فبسبب كل ما يحمله التحليل النفسي بداخله من ثورة نسبة إلى حقل العقل المركزي، فإنه يشكل حليفا ثمينا، لكن شريطة أن يقبل التحليل النفسي ذاته بالخضوع إلى التفكيك، شريطة أن يعترف بتنافر نصه، ف (دريدا) لا يستعمل مفهومات تحليلنفسية؛ لأنها قد تكون أكثر علمية وثبوتية من غيرها، فالتحليل النفسي لا يعامل من طرفه بوصفه حقيقة أخيرة أو أولى، وإنما بوصفه مجموعة من النصوص المنتمية إلى الواقع المعيش، ومن حيث هي كذلك لا يمكن تجنبه بها (2).

إن غاية (دريدا) من قراءته لـ (فرويد)، خلق منظور جديد يوحد بين التحليل النفسي والنقد الأدبي، فلا يقتصر على التحليل اللغوي للنصوص، كما لا ينزع نزعة فرويدية متطرفة تشوه حقيقة الأثر المدروس، بل هو سعي للكشف عن الجوانب النفسية اللاشعورية من جهة، وشبكة الصور البلاغية من جهة أخرى، مثمنا ذلك كله على وفق رؤية تناغم بين التحليل النفسي واستراتيجيته النقدية؛ لذلك فقد بين (دريدا) أن إجمال

<sup>(1)</sup> ظ: النظرية الأدبية الحديثة – تقديم مقارن، آن جفرسون وديفيد روبي:208–241.

<sup>(2)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:124.

معاني نظرية (اللاوعي) الغربية تعتمد على أفكار غامضة، من مثل (الاستشفاف)، ورره حسرس، وسيرس سى عن الاصطلاحات التي يستخدمها للوصف مأخوذة من نظام يتحدث (فرويد) عن (اللاوعي)، فإن الاصطلاحات التي يستخدمها الداد الداد الداد الداد الماد سحدت هروید، عن اللفظ (2) و لعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) و لعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي الكتابة أكثر من اللفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الفظ (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات الوجود هي المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن أن كليات المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات المنابق (2) ولعل ذلك بعود - كما يرى (دريدا) - إلى أن كليات المنابق (2) ولعل ذلك المنابق (2) ولعل ذلك المنابق (2) ولعل (2) ولعل أن كليات المنابق (2) ولعل أن كليات (2) ولعل أن مجازات عند (فرويد)، وأن الأثر الحاسم الذي تؤديه تلك المجازات في تقريراته العديدة عن النشاط (اللاواعي) واضح في اللغة والحلم. وتلك هي الكتابة، بوصفها كتابة اصلية، كتابة تتجاوز التعارض الكلاسيكي بين الكلام الحاضر بذاته ومجرد العلامات المكتوبة. وما حركه إلى ذلك التصور، اعتقاده بضرورة اسبقية الكتابة على الكلام (٦)، وبهذا التصور يكون (فرويد) قد حقق ثورة كوبرنيكية، خالفت التقليد - من أفلاطون إلى من بعده – الذي يحافظ، بكل معنى الكلمة، على السلطة المرجعية العليا للعقل المركز الصوتي، وبالتشديد على وصف ما هو مكتوب ومدون بأنه ثانوي وتكميلي.

ولهذا وجد(دريدا) في معطيات(فرويد) أهمية كبرى، لا ينبغي تجاوزها، فهي معطيات ترتبط بالكتابة أكثر من ارتباطها بالأصوات الكلامية، وأن وجهة نظر(دريدا) بالفرويدية قد أنتجت نصوصا تكشف دائما عن اعتمادها لعلم البلاغة، الذي يفكك ذاتيا إلى مجازات، ومن ثم إلى مجازات إضافية للكتابة (4). وما يدل على هذا مخطط العقل(اللاواعي) الذي لجأ إليه(فرويد) بوصفه نوعا من نص مكتوب دون الوعي، وبوصفه عملية تؤخذ تأثيراتها بالحسبان فقط عن طريق المجازات المتحققة والمنتشرة في الكتابة. ومن هنا، شدد (دریدا) علی قراءة نصوص (فروید)(5)، بوصفها نصوصا غیر متجانسة وتحوي داخلها قوى عمل هي في الوقت نفسه قوى تفكيك للنص، واستراتيجية هذا العمل

<sup>(1)</sup> ظ: حمى الأرشيف الفرويدي، جاك دريدا:28 و52، ونظرية الأدب:256.

<sup>(2)</sup> ظ: في مناهج تحليل الخطاب السردي، عمر عيلان:159-170.

<sup>(3)</sup> ظ: صور دريدا:153.

<sup>(4)</sup> ظ: من:152.

<sup>(5)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:49.

تحتم علينا الاستقرار والتموضع في البنية غير المتجانسة للنص، والعثور على توترات، أو بتاقضات داخلية، يقرأ النص من خلالها نفسه، ويمعطك نفسه بنفسه.

7= ظاهراتية هوسرل: لم يعرف (دريدا) بصنة الفيلسوف في فرنسا إلا من خلال ترجمته لكتاب (هوسرل) المعنون بـ (اصل الهندسة)، وليس هذا بغريب، فـ (دريدا) كان من أكثر المشتغلين على فكر (هوسرل) ومعطياته، معلقا عليها، وكاشفا عن بداياته الفكرية، ويعترف (دريدا) أن (اصل الهندسة) إنجاز فكري كبير أن وقدم (دريدا) لهذه الترجمة بمقدمة طويلة، حدد فيها ابرز المعالم الرئيسة لخط التفكير الذي اتبعه هو نفسه، بعد ذلك، في كتاباته كلها، بمعنى أن (هوسرل) هو الذي استنطق الكلام الدريدي؛ هو الذي يتكلم من خلاله بشكل ما، أو بآخر، وهو الذي بين له كيفية التعامل مع نص ما، من خلال مفهومه (التعليق)، أي رفض كل أمر لا يمكن التحقق من مقيقته، وتأجيل الحكم عليه (2). وقد أفاد (دريدا) من نص بقصد التحقق من حقيقته، وتأجيل الحكم عليه (2). وقد أفاد (دريدا) من ذلك المفهوم في مجمل استراتيجيته، ولاسيما في الاختلاف المرجأ، حتى كان نقطة البدء لنقده للفلسفة الغربية.

إن اللغة هي الأداة التي تحقق تحول الفكرة الذهنية إلى موضوعة مثالية بحسب (هوسرل)، وقد بين أن الكتابة بما تنماز به من (اللاشخصانية) هي شرط التحقق (3)، وقد دافع بقوة عن دائرة الوعي الخالص ضد الدائرة الوسيطة للتواصل اللغوي، وفيه ينسب بإلحاح الدلالة إلى الماهوية المثالية، وإلى المعقول، كيما يطهرها من المكونات التجريبية للتعبير اللغوي الدي يمنع بلوغ الدلالة بدونه (4). ومن هنا حلل (دريدا)

<sup>(1)</sup> ظ: أحادية الآخر اللغوية: 7، وصور دريدا: 21.

<sup>(2)</sup> ظ: الفينومينولوجيا عند هوسرل- دراسة نقدية في التجديد الفلسفي المعاصر، سماح راضع محمد:144-145.

<sup>(3)</sup> ظ: من النص إلى الفعل، بول ريكور:45-46.

<sup>(4)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:264–265.

مقولات (هوسيرل)، ورأى أن فكرته، على البرغم من تقديمها اللغة على أنها هي الحل الأمثل، تضم في أثنائها كثيرا من المشكلات العالقة التي ظن(هوسرل) أنه حلها، وقد غدت هذه المشكلات- مشكلات العلاقة بين الحدث والبنية، وبين التجريبي والمثالي، وبين النظام والأصل، وبين الكلام والكتابة(1)- الموضوع الأسياس الذي شكل مجمل الطرح الدريدي. وقد تبنى(دريدا) الطرح الهوسرلي، لكن بصورته المعكوسة، إذ عمل على تحطيم نظرية (هوسرل) للغة ، التي رآها تنطلق من أساس فلسفي ذاتي قائم على فلسفة الأنا، انطلاقا من كينونة اللغة بوصفها إنسانية، ذاتية؛ لأنها تمكِّن شخصا آخر من أن يفهم برهانا يعود في أصله إلى الشخص الأول، أي أنها تمكُّنه من أن يعيد تفعيل هذا البرهان بوصفه بدهيا(2)؛ ومن هنا، راح(دريدا) ينقد أفلاطونية الدلالة الهوسرلية، ولكن ما يلفت النظر أن نلاحظ أن اعتراضاته لا تتوجه ضد المقدمات الخاصة بفلسفة الوعى حيث يستحيل بسببها الاعتراف، في اللغة، بدائرة متوسطة تتشكل بالعلاقات بين الذاتية، التي تشترك، في الوقت ذاته، بالخاصة المتعالية للانفتاح على العالم، والخاصة التجريبية لما يمكن أن يكون موضوع تجرية داخل العالم. إن نقطة انطلاق (دريدا) ليست عند النقطة المحورية، حيث تنفصل فلسفة اللغة عن فلسفة الوعي، ومن ثم، ينفصل نموذج فلسفة اللغة عن نموذج فلسفة الوعى، كيما تعلق هوية دلالة الممارسة بين الذوات المتصلة بقواعد الدلالة. وعلى عكس ذلك، يساير (دريدا) (هوسرل) على خط الانفصال، بمعنى الفلسفة المتعالية، بين كل واقع داخل العالم، وأفعال بناء العالم التي تحققها الذاتية، حتى لا يشن الحرب ضد هيمنة الماهيات، بوصفها موضوعات حدس مثالي تكون ظواهر خالصة، بمثابة هية ذاتية<sup>(3)</sup>.

وتختص الفينومينولوجيا بصوغ صور الظواهر من خلال إضفاء المعاني والدلالات عليها، وإكسابها ماهيات تعبر عن خصوصيتها وتميزها. ومراحل الصوغ والدلالة، هي

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:183، والشعر والوجود - دراسة فلسفية في شعر أدونيس، عادل ضاهر:225.

<sup>(2)</sup> ظ: بؤس البنيوية: 266، ومدخل إلى الفلسفة الظاهراتية، د. أنطوان خوري: 60-61.

<sup>(3)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 271-272.

الشميني الدوب

مراتب الالتقاء بين الوعي والأشياء الكائنة خارجه، فالمعنى يتشكل من التوجه الذي يباشره الوعي تجاه موضوعه، وهو ما يسميه (هوسرل) بالقصدية (١).

يتضح لنا أن خلاف (دريدا) مع (هوسرل)، هو خلاف حول الطبيعة الفلسفية للغة، وتحديد مهمتها، ووظيفتها في تقديم الدلالة، ومع أن الموضوع المعرفي كان واحدا بينهما، كانت المعالجة النقدية مختلفة، وذلك بحسب تبني كل منهما منهجا يملي عليه منطلقاته الإجرائية، ف(هوسرل) تناول اللغة من منطلق المنهج الظاهراتي الذي يقضي بالتوجه نحو البناءات اللغوية بوصفها الصيغ العقلانية والظواهر المميزة، والماهيات المحضزة للوجود الإنساني، وقد وصف (دريدا) تناول (هوسرل) لطبيعة اللغة ورآه بأنه يقيم علاقة برانية بين المعنى والعلامة، وبين المدلول والدال، بل إن الدال عنده تحول إلى عملية إخراج للمعنى، وتعبير عن المدلول، ومن هنا رأى (دريدا) أن هذا المسلك ما هو إلا وهم متعال، يتبدل بحسب طبيعة اللغات والثقافات، وقد شكلت الميتافيزيقيا الغربية خيوطها الوهمية، بشكل محكم ودقيق داخل هذا الوهم(2). وهذا يترتب عليه إقصاء الكتابة، وحصر وظيفتها بالثانوية والآلية، بحيث تكون مترجمة لحدث أصلى، وهذا ما لم يقبله(دريدا). ف(دريدا) بحث في طبيعة اللغة انطلاقا من منهجه الذي يقضي بالاعتراض على كل امتياز للحضور؛ لأن تفكيره في منهجه يدور حول المسكوت عنه في الفلسفة الغربية، فهناك "اعتراض على امتياز الآن الحاضر، امتياز يحدد مبدأ الفكر الفلسفي ذاته، والذي يطرح حوله النقاش، بل الصراع بين الفلسفة التي تعد دوما فلسفة حضور، وفكر عدم الحضور الذي ليس بالضرورة نقيضها "(3).

8= تأويلية مارتن هيدجر: إذا كان (هوسرل)، هو من فتح باب الفلسفة لـ(دريدا)، ومكنه من استغلال مفهوم التعليق في مشروعه النقدي، فإن (هيدجر) هو الذي

<sup>(1)</sup> ظ: مدخل إلى الفلسفة الظاهراتية:39-49، والفينومينولوجيا عند هوسرل:197-200، وتأويلات وتفكيكات: 48.

<sup>(2)</sup> ظ؛ مواقع – حوارات مع جاك دريدا، وهنري رونس، وجوليا كريستيفا، وجي سكارييتا، وجان لوي هودبين، فريد الزاهي:33-34.

<sup>(3)</sup> مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:14.

ارشده إلى أهمية التفكيك، بوصفه مشروعا لا بد منه لإجراء تقويض الصرح الفلسفي، الذي يشدد على الموجود (أنا أفكر أنا موجود)، ويهمل الوجود ذاته، فهو يحمل ميتافيزيقيا متعالية، تتضمن عيوب كثيرة لا بد من تجاوزها، تشديدا على التنوع وحصولا للجدة والاختلاف.

إن (أفلاطون)- بحسب هيدجر- هو أول فلاسفة الوجود وضع المرسم الميتافيزيقي مقاما رفيعا في الوجود، فـ "مع تأويله للوجود بوصفه مثالا تحققت البداية الفعلية للميتافيزيقا الغربية "(1). هكذا نشأت الميتافيزيقا، وانخرط الفكر الغربي منذ ذلك الحين، داخل بدء جديد قسم الوجود على عالمين، عالم فوق حسي وعالم آخر حسي (2)؛ ومن هنا وجد (هيدجر) الفلاسفة كلهم بلا استثناء أفلاطونيين؛ لأنه لا أحد منهم حاول أن يفكر من خارج من ذلك الفيلسوف، وقدم رؤية للعالم ومقاما للوجود يخالفان الأفلاطونية، ودعوته لاستجواب (أفلاطون) هي بمثابة المحاكمة العلمية للعقل الغربي وانغلاقه حول ذاته، وفي بنيته الأنطولوجية التي هيأت الأرض الخصبة لنمو تلك الميتافيزيقا وانتشارها في جسم الفكر الغربي.

وتقوم تأويلية (هيدجر) على محاورة ميتافيزيقا الفكر الغربي، وملاحقة تحولاتها، من دون أن يصنع منها مبحثا للفلسفة، فهي رؤية عصر أغفل سؤال الوجود/الحقيقة، وهندس العالم، على وفق صور تنطق لغة العلم، حتى أصبح محكوما بنمطية شمولية، هي التقنية برنامجا وخيارا، ليس على العقل الغربي إلا تحمل قرار ليس له فيه قرار، إلى درجة أنه لم يعد للإنسان موطئ قدم في فجوة تمكنه من تحقيق الوجود لإنشاد الحقيقة، التي هي كشف وإضاءة لما هو موجود، وإن الإنسان لا يصل إلى معرفة حقيقة الكينونة من خلال عمليات المنطق أو البحث العلمي، فالحقيقة هي نوع من (الرؤية) التي نختبرها من خلال قفزة في اتجاه هذا العالم تضعنا في وضع مواجهة مباشرة مع موضوعاته، فنقرأ

<sup>(1)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي- قراءة أنطولوجية للتراث الغريب، دعلي الحبيب الفريوي:189.

<sup>(2)</sup> ظ: المنعرج الهرمينوطيقي للفينومينولوجيا:118-119، ومن النص إلى الفعل:71.

إشارات الكينونة، كما هي معروضة هناك، بدلا من اختراعنا لهذه الإشارات، وخلق هوة بينها وبين عالم الأشياء في ذاتها (1).

ومن هنا دأب(هيدجر) على تجريب الدروب الموصدة، وعلى عملية استكشاف جغرافية الميتافيذيقا، دفعا للتردد، وإنكارا لتوترات غير منتجة.

وقد أعجب (دريدا) بذلك النهج وشدد على ضرورة أن نسلك دروب (هيدجر)، ونتبعه في السؤال الذي طرحه؛ وذلك من أجل أن ننفذ إلى الفكر الصارم، ونقف بلا تحفظ إلى جانب ذلك التأويل الهيدجري، ونعترف بقصور الميتافيزيقا، بعدم قدرتها على النفاذ إلى حقيقة الوجود، وأن هذا "النمط من التفكير الذي يقوم على فكر نسيان الوجود، [...] آل بالعصر إلى التحرك داخل دائرة العدمية"(2). و(هيدجر) بذلك يناهض ما قد أرساه فلاسفة الغرب، ومن ضمنهم أستاذه (هوسرل) في دعوته إلى الظاهراتية المتعالية التي أعطت الصدارة للذات على حساب الوجود واللغة، وينطلق من الوجود، بحسبان الذات والموضوع كليهما يوجدان في الوجود، الذي يعده (هيدجر) المكان الذي يجمع الإنسان مع غيره، فالوجود هو مدار السؤال الميتافيزيقي، والميتافيزيقا من حيث هي تاريخ لحقيقة الوجود، قد قامت انطلاقا من قدر الوجود ذاته، "الميتافيزيقا في ماهيتها هي سر الوجود، لكنه سر لم يفكر فيه، ظل سرا مبهما"(3). وكان على (هيدجر) أن يستعين بمنظومة أنطولوجية متحررة من الدلالة، ومن هيمنة المقولات، بتقويض تاريخ الأنطولوجيات، قبل أن يبدأ العمل في البحث عن معنى الوجود، فالبحث في المعنى قد يكون نتيجة حاصلة بعد التقويض. ولم يحقق(هيدجر) ذلك، ولعل هذا عائد إلى أن(هيدجر) فكر بمجاوزة الميتافيزيقا، دون أن يفكر بمجاوزة إشكاليتها، مما يجعل عمله يسير في طريق غير آمن، توقف كما هو حال (نيتشه)، الذي توقف ضمن منظورية لغوية لم تتحرر من التسمية الميتافيزيقية، وتسمح للفيلسوف من الحياد. وبهذا كان قدره أن يكتب حتى لا يحيد ويبتعد عن دائـرة الميتافيزيقا التي تتمركز حول اللوغوس. ورغم إحساس وشعور(نيتشه) بوظيفة الرسول

 <sup>(1)</sup> ظ: الشعر والوجود:99-101.

<sup>(2)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:20، وينظر مصدره هناك

<sup>(3)</sup> من:125.

الذي تلتبس فكره، ورغم تكريس كل مؤلفاته لنشر دعوته، وعلى الرغم من ذلك كله "تصبح فلسفة نبتشه، بهذه العملية سعملية معالجة الموضوعات الميتافيزيقية من الوجهة الأنطولوجية — في مثل قلة الحسم التي تطبع الموروث الذي يستبعده، ويظل نيتشه أسير الميتافيزيقا حتى في المجال الذي يشيد فيه انتصاره عليها "(1). فعملية تفكيك (نيتشه) هذه يراها (هيدجر) انها لم تستطع التجرد عن تأثير المرجعية الفكرية للحضارة الغربية، فهو عنده لم يغادر أرض الميتافيزيقا، وما محاولاته لقلب الفلسفة الأفلاطونية، عن طريق جعل الأشياء المحسوسة والواقعية تشغل مكان الصدارة، وتصبح هي العالم الحقيقي الموجود، والأشياء المثانية، والأفكار المفارقة، هي العالم الوهمي، وعن طريق أن يحل الجسم محل الفكر، إلا محاولة للقفز على الظل، لتحقق داخل الميتافيزيقيا ذاتها (2).

والأمر ذاته، ينطبق على عمل (هيدجر)، فقراءته الواسعة والمعمقة للفلسفة الغربية، أوصلته إلى النتيجة ذاتها، فهو منذ البدء، يقف أمام تراث ميتافيزيقي ليس من السهل الغاؤه أو تجاوزه، فالعمليات الانقلابية جميعها حبيس الهيكل الميتافيزيقي. يقول(دريدا): في هذا الاتجاه ربما كان هايدغر لا يرجّ، بل العكس يعيد ترسيخ سلطة اللوغوس وحقيقة الوجود ك (مدلول أعلى) (3) وليس ذلك فحسب، بل إن تمركز منهجية (هيدجر) يكمن في عد الخطاب الفلسفي بجوهره ذا توقيع يوناني في الأصل، وأن الحضارة اليونانية هي الحضارة الوحيدة التي أنتجت الخطاب الفلسفي، وعد الحضارات الأخر كلها عالة عليها (4). ولعل ذلك ما جعل (دريدا) يلتقي ويختلف مع فكر (هيدجر)، فهو "متضمن فيه، ويقوم في الوقت نفسه بخرقه. ولكن يظل من المتعذر مشاطرة هذا الموقف، وان حركة الخرق نفسها تمسك به أحيانا وتبقي عليه في ما هو دون الحد (5).

<sup>(1)</sup> نيتشه، اويغن فنك،222.

<sup>(2)</sup> ظ: موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر:38.

<sup>(3)</sup> الكتابة والاختلاف:121.

<sup>(4)</sup> ظ: ما هي الفلسفة؟، هيدجر:24.

<sup>(5)</sup> الكتابة والاختلاف:124.

ومن هنا يمكن القول إن معنى المتافيزية عند (هيدجر) قد تبلور بطريقة تصاعدية، تماشيا مع تحولات الوجود، من جهة أولى، واستجابة لتطور فكره، من جهة ثانية، حيث اطمأن في مرحلة أولى إليها، لكن سرعان ما تحول عنها، بعد أن يئس من مغالبة غموضها والتباسها. وقد اعترف بذلك، في مرحلة ثانية (1)، إذ شدد على ضعف قدرة الإنسان على تدمير سلطانها، وتفكيك أبنيتها العقلانية المتمركزة حول حضور الذات وسلطة العقل؛ وذلك يعود إلى غموض ماهية الوجود، فالمهمة التي تحكم سؤال الميتافيزيقا الأساس، تعود بالأساس إلى المهمة الميتافيزيقية التي أحاطت بالوجود منذ البدء الأول الذي دشنه (أفلاطون)؛ وبذلك يكون (هيدجر) قد فهم الميتافيزيقا على أنها عصور يتباعد فيها الوجود عن حقيقة ماهيته، التي تشكل بالأساس تاريخ العالم، وتتولد عنها القرارات الأساس للتاريخ في فالتاريخ فيس تعاقبا لمر العصور؛ لأن كل عصر يحكمه التيه، وفي هذا الثيه يمارس الوجود تستره واحتجابه.

وفهم (هيدجر) هذا للميتافيزيقا هو نسيان للوجود."إن نسيان الوجود جزء من ماهية الوجود، وهو الجزء الذي يحجب الوجود عن طريقه. إن النسيان من صميم الوجود إلى حد أن فجر الوجود يبدأ كانكشاف للحاضر في حضوره. وهذا يعني أن تاريخ الوجود يبدأ بنسيان الوجود"<sup>(3)</sup>. فالنسيان يستر ماهية الوجود ويخفي عيوبه، معنى ذلك أن النسيان ليس انتساء للوجود، و"إنما نسيان للاختلاف الأنطول وجي بين الوجود والموجود"<sup>(4)</sup>. إن بقي الاختلاف طي النسيان، فلأن النسيان جزء منه، ومن هنا كان سؤال (هيدجر) هو العودة إلى الأصل، فكل تجاوز يحتاج إلى معرفة ما يسعى إلى تجاوزه. تلك استراتيجية الإنهاء والمجاوزة، "علامة تبشر بإعلان ابتداء فهم نسيان الوجود"<sup>(5)</sup>. فالعودة إلى الوراء ليست عودة

<sup>(1)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 241-245، ومدخل إلى فلسفة جاك دريدا: 33-34، والتفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل: 153-154، وصور دريدا: 30-33.

<sup>(2)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:216.

<sup>(3)</sup> هايدغر ضد هيغل- التراث والاختلاف، عبد السلام بنعبد العالي:28.

<sup>(4)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:25.

<sup>(5)</sup> هايدغر ضد هيغل:64.

إلى البداية، والأخذ بالابتداء مأخذ انكشاف الوجود؛ لأن البداية هي أصل الشر، فهي لا تتماثل مع الأصل، بل تحجبه، فالأصل يسبق كل ابتداء، فهو يظهر متواريا في الذاكرة، وهذا ما يمجده (دريدا)، ويتخذ من ذلك المفهوم (النسيان) نموذجا لأعماله، فالنسيان- لديه-ليس ضياعا، وإنما هو تعزيز للوعي في تأكيده لوجوده، وفي تعزيز حضوره. وتاريخ الفكر لم يبدأ بالتفكير فيما يفكر فيه، بل بتركه طي النسيان، فتاريخ الوجود يبدأ بنسيان الوجود (أ). وقد أثبت (دريدا) أن معنى العالم يحتاج إلى موجود يمثل الخصوصيات التي نالها مع (هيدجر) في محاضراته التي ألقاها في (فريبورغ) بين عامي1928-1930)؛ وبذلك يكون قد قلب الجدلية التي حكمت الفكر الحداثي الغريب، فبدلا من التشديد على الإنسان مرجعا أول للوجود، أصبح التشديد على الوجود ذاته.

إن(دريدا)- إذا- يلتقي مع(هيدجر) في مشروعهما المركزي، الناص على محاكمة ميتافيزيقا الفكر الغربي، التي تتكلم لغة(أفلاطون)، لكن هل حقق(هيدجر) ومن بعده (دريدا) ذلك التجاوز؟! هكذا، كان لتجاوز الميتافيزيقا الغربية رواد عملوا على تهيئة التفكيك لـ (جاك دريدا) الذي قام بمنح مشروعه النقدي أعلى درجات المراوغة الحرة، حتى يتسنى له صياغة بياناته النقدية التي تتجاوز قصور من سبقه.

## المحور الثالث، أثر المرجعيات الدينية في ما بعد البنيوية

في المشروع التفكيكي جانب مسكوت عنه، يتمثل بالجذور الدينية، التي يمكن القول بأنها الأساس الذي تستند إليه المشاريع الفكرية في أوروبا. وعملية البحث عن تلك الجذور تكشف لنا المحجوب في ما تخفيه تلك المشاريع التي تؤكد دائما انحيازها إلى سياقها الحضاري، أي انتماءها الجوهري أو الأساس، الذي تعضده قسمات الفكر والثقافة والإبداع وتسوغه، ويستمد مشروعيته من الهوية الإنسانية ذاتها. ومهما تحدثنا عن نسبية الهوية، أو وصفها بأنها غير خالصة الانتماء إلى مكان أو ثقافة واحدة، فإننا، في نهاية الأمر، لا نستطيع أن نتخيل الغياب التام للمرجعيات الدينية، التي لها أبعاد خطيرة

<sup>(1)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:114.

<sup>(2)</sup> ظ: المنعرج الهرمينوطيقي للفينومينولوجيا:77.

وممتدة العمق والتأثير، وهذا ما يجعلنا نقول إن التفكيكية أبرز المشاريع الحداثية، وأكثرها التصافا بالمرجع الديني؛ لكونها منهجا يتكئ على موروث ديني(عبري)، علاوة على اشتراك روادها، والروافد المعرفية التي أفادت منها، بذلك الموروث.

تمثل الديانة اليهودية الحضور الطاغي في المشاهد الثقافية الغربية، بل في السياق الحضاري الغربي بصورته الواسعة، مما جعل الرها يمتد إلى مختلف الحقول، وإن كان أكثر بروزا وتأثيرا في حقول محددة، تأتي في طليعتها الحقول الفكرية والعلمية، ولاسيما الفلسفية والعلوم الاجتماعية، كما تأتي في الطليعة أيضا مجالات الفن والإبداع. وكان من الطبيعي أن يرافق الحضور اليهودي في المجالات الأخيرة تطور على مستوى النقد بأشكاله المختلفة، والمتسقة في الوقت نفسه مع كل حقل أو نوع فني. وكان مما دعم ذلك التطور مشاركة المنقفين اليهود في حقول أساس ورافدة للنقد الأدبي، مثل العلوم الإنسانية والاجتماعية والفلسفة. فالنقد الأدبي بطبيعته متصل بهذه كلها، مثلما هو متصل بموضوع تفكيره وتحليله وتقويمه، أي الأدب بأنواعه. ومن هنا وجب على الباحث متابعة الخيوط الناظمة لذلك المهاد اليهودي، والتي لها علاقة مباشرة بالطرح التفكيكي.

وأولى الخيوط الدينية التي استقى منها التفكيك شرعيته الانتمائية— إن صح التعبير— الفلسفة القبلانية، التي سبقت الأطروحات الفلسفية المختلفة جميعها، في تحديد علاقة الإنسان بالإله من جهة، وتحديد علاقة الإله بالطبيعة من جهة ثانية، علاوة على تحديد منزلة اللغة التي يتمتع بها كل من الإله والإنسان، وقد كان لتلك الفلسفة أثر كبير في ما بعد البنيوية. فالقبلانية أو القبالة تمثل موروثا خاصا ومميزا لـ(دريدا) ولغيره من الفلاسفة والنقاد من اليهود، بوصفها تصوفا باطنيا، وتأمليا، يحتوي على عناصر روحانية. ومع أن التصوف ظاهرة تشترك فيها ثقافات كثيرة، فإن لكل تصوف خصوصيته، وليس ثمة مطابقة بين القبالة اليهودية وغيرها من أنماط التصوف، لأسباب؛ منها أن القبالة ليست مجرد معرفة صوفية، وإنما هي معرفة ذات طبيعة خاصة تستمد خصوصيتها من الموروث الديني اليهودي (1). فالقبالة في العبرية تعني (التراث)، وهي معرفة خصوصيتها من الموروث الديني اليهودي (1). فالقبالة في العبرية تعني (التراث)، وهي معرفة

<sup>(1)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:385.

صوفية يهودية ذات طابع سري، ظهرت في القرن الثاني عشر الميلادي، حيث كانت تراثا شفويا ينتقل عبر المؤدبين إلى التلامذة بالتعليم المباشر، خوفا من الآثار السلبية للتصوف. ويأتي الجانب السري في القبالة من ادعاء الوصول إلى معرفة سرية، بما يعرف بالتوراة غير المكتوبة التي أوحاها الله إلى موسى، ومع أن هذا الطابع السري هو ما يصل القبالة بغيرها من الموروثات الصوفية لغير اليهود، فإن العلاقة بالتوراة وبالنصوص الأخر ذات الطابع المقدس ندى اليهود سمة تميزها عن غيرها(1).

وقد تبنى معظم رواد الفلسفة الغربية الأطروحات المغرية التي تقدمها القبلانية، فهي أطروحات تستهوي القلوب والعقول، نظرا لمعالجاتها التي تتسم بالغموض، والخفاء، والتلاعب بدلالة الأشياء الظاهرة، وتعتمد على إغراء الإنسان، بوصفها فلسفة ذات منزع حلولي وغنوصي أو رسولي ينهض على إمكانية التواصل المباشر بين الإنسان والإله، بوصفه مصدر القوة والمعرفة الأزلي، مما يجعل الإنسان شريكا في امتلاك المعرفة وخلقها، حتى أن أعضاء القبالة أطلقوا على أنفسهم لقب "العارفين بالفيض الرباني"(2)؛ ذلك لاستنادهم إلى تفسير غنوصي، قائم على افتراض أن الله قد خلق العالم عن طريق الفيض الإلهي، وفكرة الفيض تفترض وجود وحدة تنتظم المخلوقات كلها، وتنتظم الإنسان والخالق حتى يصبح الإله ومخلوقاته الشيء نفسه. وقد خلق الله العالم عن طريق انسحابه فترك فراغا، ثم فاض بالمراحل العشرة للكشف عن نفسه، وهذه المراحل هي:(أ) التاج الأعلى، (ب) الحكمة، (ت) الذكاء، (ث) الحب، (ج) القوة أو العدالة الصارمة، (ح) الرحمة، (خ) الانتصار، (د) الجلالة، (ذ) الأساس، (ر) الوعاء الذي يفيض فيه الله من خلاله للمالم(3). وهناك اتحاد بين الخالق ومخلوقاته كلها، فالسماء تشبه الأرض والله يشبه الإنسان والتاريخ يشبه الطبيعة، فالأشياء جميعها تنتظمها وحدة صارمة؛ لأن العنصر الإلهي نفسه يسري في الأشياء والكائنات كلها. لكن ليس من الغريب أن نكتشف

<sup>(1)</sup> ظ: اليهودية والصهيونية وإسرائيل- دراسات في انتشار وانحسار الرؤية الصهيونية للواقع، د. عبد الوهاب المسيرى:32-33.

<sup>(2)</sup> من:32.

<sup>(3)</sup> ظ: اليهودية والصهيونية وإسرائيل:34.

أن (الآدم) الإنسان الأول كان يتوجه التاج، وعند قدميه يقع الملكوت، وإلى يساره الصفات السلبية كلها، وعلى يمينه كل الصفات الإيجابية، أي أنه يشبه الإله في كثير من النواحي. وبسبب هذه الصلة نجد أن عقل الإنسان في الأرض- بحسب التصور القبالي- يمكنه التأثير في العوالم العليا، أي أن العلاقة بين الإنسان والخالق علاقة تبادلية، كل يأخذ من الآخر ويعطيه (1).

ولهذا الإغراء هيمن التصوف اليهودي على الفلسفة الغربية الحديثة، انطلاقا من دعوى شمولية العلم الحديث، بحيث استطاع المفكرون اليهود تطويع الفلسفة لتصبح أداة فعالة لخدمتهم في شكلها الباطني، ونظرية للمعرفة، وإجابة عن حيرة العلم الحديث في شكله الظاهري؛ لذلك نبعت معرفية العلوم الحديثة من الإشكالية الصوفية اليهودية النضارية في القدم، والناشئة مع أول حبر قبلاني يعلن عن مقدرة القبلانية في كشف أسرار الكون، ثم السيادة عليه، وفي سبيل ذلك فكك الفكر اليهودي نفسه، واقتحم الميادين الأكاديمية من أبواب متفرقة، ثم عمد إلى تجميع أجزائه داخل أروقة الجامعات، ومنابرها المعرفية، وقد مهدت الألاعيب اللغوية، والتفكر في أهمية تغييب الوجود الاجتماعي أو أهمية حضوره، إلى سيادة القبلانية على أحكام نظرية المعرفة، والدعوات التي هيمنت عليها خطابات الإنسانية (2).

إن حضور القبلانية في الفكر الفلسفي والنقدي الغربي الحديث، حضور طاغ؛ ذلك أن معظم رواد ذلك الفكر، أفادوا منها، وما يهمنا هنا رواد الفكر التفكيكي؛ وأهمهم-هنا- (هابرماس) الذي ذهب إلى تشخيص ذلك الحضور، من خلال ذهابه إلى أن التراث اليهودي- المسيحي قد تحول إلى عقيدة، وخضع إلى عمليات عقلنة، ونظر إليه على أنه يمثل الحقيقة المنقذة، والمخلص المقبول لتشعبات الفكر الحديث، وقد عمد إلى دراسة التركيبة الثقافية التي انماز بها الفكر الألماني في القرن العشرين، وخلص بنتيجة خطيرة، هي أن المنظومة المهيمنة قد قصرت خلال قرن كامل على المفكرين اليهود، وعلى الفكر

<sup>(1)</sup> ظ: نهاية التاريخ- دراسة في بنية الفكر الصهيوني، د. عبد الوهاب المسيري:92-97. (2) ظ: الفلسفة الألمانية والتصوف اليهودي، يورجن هابرماس:5-7.

المتأثر بهم (1). وسعى باحثون للكشف عن الخيط الذي يوصلهم إلى الجذور التي تربط بين التفكيك، التفكيك، التفكيك، التفكيك، من الوصول إلى المصلات الموجودة والوثيقة بينه وبين التراث اليهودي (2).

لقد وجدت معطيات القبلانية أرضا تنمو عليها في العصر الحديث، وقد كان منهج ما بعد البنيوية ممثلا بطروحات (دريدا) ورواد مدرسة (بيل) الأمريكية، من أبرز من تبنى تلك المعطيات، لبيان أهمية القبلانية في عقلنة النقد المعاصر، ويمكن تلمس ذلك من خلال فرضيات شكلت أهم طروحات ما بعد البنيوية، منها: فرضية عزل الإله، وفرضية انفتاح النص، وفرضية صياغة أدوات التفكيك.

وعلى مستوى الإجراء، أفاد رواد التفكيك من أهم المصطلحات الواردة في التوجه القبلاني، ويمكن حصر ذلك بـ (الدال والمدلول، والحضور والغياب، والتمركز حول اللوغوس، والاختلاف، والمتاهة).

ويرى (عبد الستار الراوي) أن القبلانية والتوجهات اليهودية الحديثة، وجدت غطاء مقنعا ومقبولا في الاتجاهات النقدية والفلسفية الحديثة؛ وذلك من أجل تمرير هموم العقل اليهودي وأطروحاته وتثبيتهما، ومن ثم تسويق رؤية هذا العقل ومعطياته للآخر، ولم يكتف أنصار ذلك العقل بهذا التسوق، بل إن المنظمات العاملة على بثه عمدت إلى بناء

<sup>(1)</sup> ينظر للتفصيل: الفلسفة الألمانية والتصوف اليه ودي:31-50، والمكون اليه ودي في الحضارة الغربية:15 و24، ونهاية التاريخ:7-9، وموسوعة اليهودية والصهيونية:1/209، والعلمانية تحت المجهر، عبد الوهاب المسيري وعزيز العظمة :88.

<sup>(2)</sup> ينظر للتفصيل: نهاية التاريخ:7-9، وموسوعة اليهودية والصهيونية:1/209، والعلمانية تحت المجهر:88، واستقبال الآخر:82-83، وإشكالية تاصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:113، والنموذج العبراني في الأدب الأمريكي، سعد البازعي:63-84، والنقد المزدوج، عبد الكبير الخطيبي:63-64، والفكر الفلسفي اليهودي المعاصر، عبد الستار الراوي:21-24، والأسس الإيديولوجية للأدب الصهيوني، بديعة أمين:102، والمسيح الأمريكي الصهيوني، رضا هلال:28/2 و31-34، والإيديولوجية الصهيونية- دراسة حالة في علم اجتماع المعرفة، د. عبد الوهاب المسيري:37-25، واليهودية وما بعد الحداثة- رؤية معرفية، عبد الوهاب المسيري:97-98.

مقولات جديدة من أجل مواكبتها وتفعيلها مع الواقع المعيش الذي لا بد من إخضاعه لهيمنة الرؤية اليهودية (1): وهذا أخطر ما يمكن تصوره، فالصهيونية هي الوريث الأول والأكبر للرؤية اليهودية الحاخامية، التي تقوم بتفكيك الإنسان، أي إنسان، بوصفه مخلوقا لا جذور له، ومن ثم تستطيع نقله حيثما تشاء، ويمكن أن تفرض عليه هوية جديدة، ولكنها هي الأخرى غير ثابتة، أي أن المدلول سقط في دائرة الصيرورة والتحول.

ومن الباحثين من تحدث عن العلاقة العضوية بين الصوفية واليهودية، والسياسة الأمريكية، ووجدها علاقة ذات امتداد كبير ووثيق جدا، وعلى مختلف المستويات؛ ومنها الفلسسفية، والسياسسية، والدينية، والاجتماعية، والاقتصادية، والنفسية وأقدوى المستويات، وأوثقها من حيث العلاقة، المرجع الفلسفي، بوصفه مرجعا يستند إليه اليهود لتقوية دعائم السند الأمريكي لهم في صوغ القرار واتخاذه ومن المقولات المهمة في هذا السياق، قول دعاة الإيمان باللاهوت في أمريكا: (إن الرب يبارك أمريكا؛ لأنها تدعم إسرائيل)، و(إن الأمريكي الحقيقي لا بد أن يكون صهيونيا)، و(إن دعم أمريكا لإسرائيل هو السبيل الوحيد لإسرائيل هي رسالة إلهية يرضاها الرب)، و(إن دعم أمريكا لإسرائيل هو السبيل الوحيد لضمان بقاء أمريكا السياسي والروحي) (3). وقد شدد أحد الباحثين على ضرورة إدراك ما تخفيه هذه المقولات، وتشخيص الباعث على قولها؛ لأن تصوراتنا سيصيبها (العوق) عندما نتأمل تلك المقولات، وهي تدرس وتبث في مستويات العلم والمعرفة جميعها، بل على مستوى الدرس الأكاديمي، وسيستمر هذا (العوق) إن لم ندرك أبعاد الهيمنة القبلانية، وتفسيرها المتعدد، على العالم، والرغبة في السيطرة على نوافذه الثقافية، وسيستفحل (العوق) ويصبح المتعدد، على العالم، والرغبة في السيطرة على نوافذه الثقافية، وسيستفحل (العوق) ويصبح المتعدد، على العالم، والرغبة في السيطرة على نوافذه الثقافية، وسيستفحل (العوق) ويصبح المتعدد، على العالم، والرغبة في السيطرة على نوافذه الثقافية، وسيستفحل (العوق) ويصبح المتعدد، على العالم، والرغبة في السيطرة على نوافذه الثقافية، وسيستفحل (العوق) ويصبح

ومن المعلومات المهمة التي ينبغي الإشارة إليها، والتي تهمنا في أثر اليهودية في المنهج المنهج المنهج المنهج التفكيكي، هو حق امتلاك الهوية، فاليهود بوصفهم شعبا مشتتا في بقاع العالم كلها،

<sup>(1)</sup> ظ: الفكر الفلسفي اليهودي المعاصر:21-24.

<sup>(2)</sup> ظ: الأسس الإيديولوجية للأدب الصهيوني:102.

<sup>(3)</sup> ظ: المسيح الأمريكي الصهيوني:31/2-34، والإيديولوجية الصهيونية:1/275.

<sup>(4)</sup> ظ: المسيح الأمريكي الصهيوني:28/2.

لا يملكون أرضا يؤسسون عليها كيانهم، وما فلسطين إلا أرض اغتصبوها، واليهودي في قرارات نفسه يعلم بأنه سيبقى طول حياته في السعي لتحقيق حلم الأرض، أو كما يسمونها (ارض الميماد)، لكن الأكيد في كل هذا أن اليهودي يثير شفقة العالم بأنه إنسان مضطهد، مشرد، لا أرض له، ولا مأوى، وهو في الحقيقة لا يريد الرجوع إلى الأرض المحتلة بالقوة، "فقد اقتلع اليهود من وطنهم الأصلي وتم إحلال شعب آخر محلهم، كما تم توطينهم في بلاد غريبة عنهم، واليهودي يعيش في بلاد الغير وكأنه مواطن فيها مندمج في أهلها، مع أنه في واقع الأمر ليس كذلك، فهو فيها وليس منها. فهو القريب المقيم أو المقيم الغريب، أو الحاضر الغائب، وهو كذلك المتجول الدائم الذي يحلم دائما بأرض الميعاد، وعلى وشك العودة دائما، ولكنه لا يعود، فهو الدال المنفصل عن المدلول، أو الدال الذي له مدلولات متعددة بشكل مضرط"(1). أليس هذا ما يردده(دريدا) وأتباعه، من أن الدلالة مؤجلة، والتشديد على لا نهائية التفسير، والشك في كل قراءة تقوم على إقرار المعنى الواحد؛ لأن في ذلك عدم إقرار بوجود الفرد اليهودي، الذي يبقى هائما يؤجل العودة إلى أرض الميعاد إلى حين، ولو حاولت أن تجد تعريفًا لليه ودي لوجدت تعريفًات كثيرة؛ فهناك اليهودي المحافظ، والإصلاحي، والمجدد، وهناك الملحد، واليهودي غير اليهودي، واليهودي المتهود، واليهودي بالاختيار، أو كما عرف بأنه "من يصفه الناس بأنه كذلك، أو من يشعر في قرارات نفسه أنه كذلك"<sup>(2)</sup>. فاليهودي قابل لتعدد الدلالة في ضوء قراءات الناس له، ولذا، فإن هناك معانى بعدد القراء، ولا يربطها مركز واحد، لأنه غير مستقر، إلى أن يتبدد المعنى ويصبح البحث عنه نوعا من العبث النقدي، ومن ثم تكون النتيجة غياب الحقيقة وإرجاءها. ونتيجة لذلك الحضور الطاغي لليهودية في الحضارة الغربية، حذر بعض المختصين في الدراسات العبرية، من استفحال الهيمنة اليهودية على الفكر العالمي، وضعف الفكر العربي في رده تجاه هذه الهيمنة، ومن أبرز من تحدث عن ذلك (عبد الوهاب المسيري) و (عبد الكبير الخطيبي)، وهناك محاولات أخرى متفرقة، إلا

<sup>(1)</sup> اليهودية وما بعد الحداثة:97 .

<sup>(2)</sup> من:98

أن الحقيقة الكامنة في هذا التراث، لا يستطيع إدراكها إلا المتخصص باليهودية، والعارف بأصولها.

يتناول(المسيري) في كتب عدة دراسة بنية الفكر اليهودي، وأسباب هيمنته على الفكر العالمي، بال على الحضارة الغربية، ويلذكر أن الاتجاه الفلسفي اليهودي(المسكلاه) هيمن على أوروبا، ونادى بسيادة العقل في مجالات النشاط الإنساني كلها؛ ذلك أن العقل لا يقبل إلا البديهيات الواضحة، فهو مرشد الإنسان وهاديه، فكل المعرفة الإنسانية هي نتاج الإدراك الحسي، وما الحقيقة سوى مفهومات نجردها من جماع إدراكاتنا الحسية المختلفة، بعد أن يقوم العقل بتقييمها وتمحيصها. وهذا يعني أن كل فرد هو الحكم الوحيد على معتقداته وقيمه؛ ومن هنا نادى دعاة(المسكلاه) بإدخال التعليم العلماني في المدارس اليهودية، بل طالبوا أن يرسل اليهود أولادهم لمدارس غير اليهود من الناس، حتى يتقنوا فنون العلمانية كلها، التي أضفت على الحضارة الغربية أن تكون بلا مقدس، وبلا ضمير مقدس (1).

وقد أشار أحد الباحثين إلى ذلك الحضور اليهودي في الثقافة الأمريكية، ورأى أن التاريخ الأمريكي كانت بداياته مشربة بالحضور اليهودي، إن لم يكن من خلال اليهود أنفسهم، فمن خلال النموذج العبراني الذي تمثله أوائل المهاجرين الأمريكيين حين رأوا في أمريكا أنموذجا يحقق مملكة إسرائيل الموعودة أو أرض الميعاد بحسب التوراة، والتي يحققها التطهيريون الآباء على أرض العالم الجديد<sup>(2)</sup>.

والحق أن القراءات التي تقرأ (دريدا) من زاوية العلاقة بين الاستراتيجية التفكيكية التي يتبعها، والإرث اليهودي، كثيرة وواسعة، لا تقف عند حدود الفلسفة القبلانية؛ ذلك أن (دريدا) تشرب فكر اليهودية، حتى أنه يتباهى بها، ومن هنا انكب على قراءته، بوصفه يهوديا في الحضارة الغربية المسيحية؛ الأمر الذي جعله يلتقي مع مفكرين وفلاسفة يهود. ومن أهمهم:

<sup>(1)</sup> ظ: نهاية التاريخ:7-9، وموسوعة اليهودية والصهيونية:1/209، والعلمانية تحت المجهر:88.

<sup>(2)</sup> ظ: النموذج العبراني في الأدب الأمريكي:63–84.

سبينوزا: الذي تعود أهميته في الثقافة الغربية بشكل عام، وفي استراتيجية التفكيك بشكل خاص، إلى اطروحاته العميقة والثورية على العقبل المينافيزيقي، بوصفها اطروحات تؤسس لرؤية علمانية تعارض الثقافة السائدة، وقد بالغ (سبينوزا) بدعواته العلمانية، حتى قبل عنها إنها (تنوير متطرف)؛ إذ تتضمن اطروحاته تقويض الأدبان من خلال التشكيك بالأصل، والدعوة إلى تفسير شكوكي وعلماني للنصوص الدينية، مع الدعوة إلى إلغاء الثنائيات التقليدية، وتقويض الفصل الديني بين الخالق والمخلوق، وجعلهما كيانا واحدا(1)، بمعنى أن العقل، ومن ثم الإنسان نفسه، جزء من الماهية الأساس للكون، المتمثلة بالإله. ومن هنا يتفق (دريدا) مع (سبينوزا) في السياق الماراني الذي يبحث عن الجانب الباطني، وتفضيله على الظاهر، ونتيجة لذلك فأن الفسر/الإنسان لا يقل إلهية؛ لأنه يتساوى مع ما هو إلهي، وبهذا يصبح المفسر مصدر المعرفة الأول.

ب= ليفيناس: استلهم(دريدا) جزءا من تفكيكيته من (ليفيانس) الذي كان يعمل على تهديم الميتافيزيقا، علاوة على أنه يمثل نقطة تحول عن الهيمنة اليونانية على الفلسفة، وعبر عن ذلك بقوله: "إن فكر إيمانويل ليفيانس هو الذي على هذا المستوى يجعلنا نرتعد في قلب الصحراء، في اليباب المتنامي، يجعلنا هذا الفكر الذي يتوقف أساسا عن السعي ليكون فكر كينونة أو ظاهراتية، نحلم بعملية غير ممكنة التصور بأن نجرد وننتزع "(2). التجريد والانتزاع هما ما يترجم في النشاط الفكري الدريدي إلى تقويض قد يكون استمد لفظه يترجم في النشاط الفكري الدريدي إلى تقويض قد يكون استمد لفظه

<sup>(1)</sup> ظ: رسالة في اللاهوت والسياسة، بينيديكت دي:114.

<sup>(2)</sup> المكون اليهودي في الحضارة الغربية: 348. ومن المهم أن أشيرهنا إلى أن الكتاب الذي ظهر بالعربية تحت عنوان (الكتابة والاختلاف) بوصفه ترجمة لكتاب (دريدا) ليس في حقيقة الأمر ترجمة للكتاب نفسه، وإنما = القالات مختلفة بعضها في ضمن هذا الكتاب، وبعضها، مثل الفصل المتصل بليفيناس، غير متضمنة، بل إن أكثر ما في النسخة الأصلية، أي الفرنسية التي نقلت عنها الترجمة الإنكليزية، غير موجود، وقد أشار المترجم إلى ذلك.

من (هيدجر)، لكنه استمد كثيرا من مكونه الثقافي والديني، وهو أبعد ما يكون عن الفيلسوف الألماني، ف(هابرماس) يرى أن (دريدا) على خطى (ليفيناس)، يستلهم التصور اليهودي بشكل جلي، ولهذا السبب يظل متشبثا بممارسة متبحرة في الكتاب المقدس مقدما علم كتبة (أيطمح من خلاله الى نقد الميتافيزيقا، على أساس من منابع دينية.

وأكدت (سوزان هاندلمان) أن (دريدا) أفاد كثيرا من (ليفيناس)، وخاصة في الانتقاد الموجه إلى الفلسفة اليونانية، وإحلال موروث يهودي تلمودي محلها، ففي ذلك الموروث، كما استعاده (ليفيناس)، يتثبت مبدأ الكتاب/التوراة، بدلا من الإله، المبدأ الذي يشدد التراث التفسيري اليهودي عليه: "وهكذا ستتخلون عني، وتحفظون توراتي "(2). وحفظ التوراة يأتي على حساب غياب الإله، فالمفسر سيد العالم، و(ليفيناس) يعرف اليهودية بأنها الثقة بإله غائب، والغياب هو ما سيحوله (دريدا) إلى (أثر) و (اختلاف)، ليكونا مفهومين مركزيين لفعل التفكيك.

تاحية: يشير(دريدا) إلى علاقة المتافيزيقا بالتفسير أو القراءة الحاخامية، من ناحية، وتمظهر تلك القراءة لدى شاعر مثل(إدمون جابيه)، ومحور العلاقة بينهما أطروحات التقويض بوصفها محصلة نقدية فلسفية للتراث القبالي، أي من حيث رؤية يهودية عقلانية لا دينية، هذه الرؤية التفسيرية المفارقة التي لا تسعى وراء الحقيقة أو الأصل عندما تمارس تفسيرها الشعري للتفسير؛ ذلك أن النصوص والعالم، جاءت مفسرة، بمعنى أننا نتلقى العالم والنصوص بتفسيرات من سبقونا(3)؛ ولهذا فالتفسير عملية متصلة يتوالد بعضها من بعض في المدراش اليهودي وفي التلمود، كما أنها كذلك في الطرح التفكيكي الدي ينتهجه (جابيه) و(دريدا)، كل على طريقته. والحقيقة أن المدراش والتلمود على ينتهجه (جابيه) و(دريدا)، كل على طريقته. والحقيقة أن المدراش والتلمود على

<sup>(1)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 261، والحداثة وما بعد الحداثة:137، واستقبال الآخر:84، والمنعرج الهرمنيوطيقي للفينومينولوجيا:174-175، وأحادية الآخر اللغوية:14-15.

<sup>(2)</sup> المكون اليهودي في الحضارة الغربية:349، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: استقبال الآخر:84.

الرغم من كونهما مجموع تفاسير لا حصر لها، فإنهما يشكلان دائرة ميتافيزيقية في نهاية الأمر، وهذا ما يبتعد عن العلمانية التي تحارب كل ميتافيزيقا، والتي تتضمن شاعرية (جابيه) واطروحات (دريدا).فـ(دريدا) يجد أن شعر (جابيه) رحلة (لانهائية) للدلالة، مما جعله يتماهى معه؛ الأمر الذي جعل (دريـدا) يكتب عنـه، ويـبرز الموضـوعات اليهوديـة في شـعره، ومنهـا انشغال (جابيه) بدلالات النفي والغربة، وما تعنيه له الحرية. فالشاعر واليهودي متماهيان في رؤية (جابيه) الشعرية، كما يرسمها (دريدا)، والسيما حين يتعلق الأمر بمسألة الحرية والاغتراب. فوصول الشاعر اليهودي إلى المكان الذي ينشده، هو دائما وصول مؤجل، مثل الدال في رحلته نحو الدلالة، فـ"عندما يعلن يهودي أو شاعر الموقع، فإن إعلانه ليس إعلان حرب؛ ذلك أن هذا الموقع، هذه الأرض، إذ تنادينا من وراء الذاكرة، فإنها تكون دائما في مكان آخر. إن الحرية تمنح لـ(الأرض) غير الوثنية فقط حين تكون مفصولة عن الحرية ب(صحراء الميعاد) أي بـ(القصيدة)"(1). فالشاعر يعترف برحيله الدائم، لأنه يحلم بأرض هو لا يعرفها، وإنما يبحث عن الأرض المؤجلة التي لا يمكن الوصول إليها، لأنها مجرد أحلام وردت في التفاسير اليهودية (

ئ= فرويد الذي يظهر لنا ثانية، لا من زاوية التحليل النفسي، بل من زاوية الأثر اليهودي في تحليله النفسي. وقد أشار الباحث (كيفن مكدونالد) إلى أهمية الجانب اليهودي في تطور الحركات الفكرية والسياسية في القرن العشرين، ومن ضمنها يهودية (فرويد)، بوصفه فردا متأثرا بالقبالاه وبرؤيتها للكون، وقد خلص الباحث إلى نتيجة مفادها أن التحليل النفسى الفرويدي حركة لا دينية في تكوينها وتوجهاتها، فهي تشبه اليهودية؛ لأنها ليست مختلفة عنها، على الرغم من كونها دينا، بل إنها تسير في السياق نفسه بعد أن تحول على يد اليهود الغربيين، إلى أداة تخدم توجهات الجماعات اليهودية (2)؛ الأمر الذي

<sup>(1)</sup> المكون اليهودي في الحضارة الغربية:369، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:298، وينظر مصدره هناك.

جعل(دريدا) يرى في (فرويد) ويهوديته مثالا بارزا لا بد أن يحتذى في منهجه التفكيكي (أ). فصورة (فرويد) في كتابه (موسى والتوحيد) تظهره على أنه المفكر العلماني الذي يسعى لتقويض البنية الميتافيزيقية للدين من خلال النموذج اليهودي؛ وذلك بوضع اليهودية واليهود في سياق تاريخي عقلاني يلغي دعاوى الوحي، ويجعل ذلك الدين مجرد نشاط إنساني، ظهر نتيجة حاجة نفسية، لذلك فالدين وهم، ويستطيع الإنسان الحديث تجاوزه بالاتكاء على العقلنة (2). والواقع أن (فرويد) يشدد على مفهوم الهوية لكسبها لصالح اليهود، وذكر (إدوارد سعيد) ذلك، من خلال ربط (موسى) بالمصريين فتحا للهوية اليهودية على الهويات الأخر، وإلغاء، من ثم، للعزلة التي جاءت الصهيونية من بعد لتغلقها (3). وقراءة (سعيد) تلك هي قراءة صحيحة، لأن غرض (فرويد) من كتابه هذا هو "أن أدخل القول لفرويدا وجه موسى مصري في إطار التاريخ اليهودي "(4). ومن هنا يتحول التحليل النفسي من كونه أداة للتحليل، إلى منهج تقويضي له علاقة بموروثه اليهودي، وما قصة مقتل (موسى) إلا فعل رمـزي برتكبه (فرويد) نفسه ، للتخلص من الهيمنة الأبوية.

وقد أكدت (سوزان هاندلمان)، أن مقتل (موسى) ناتج عن عقدة موازية لعقدة أوديب، عقدة يمكن أن تسمى بـ (عقدة موسى)؛ ذلك أن (فرويد) أراد التخلص من انتمائه اليهودي كما يتمثل في شخص (موسى) (6).

وهكذا ندرك أن الحضور اليهودي، وفلسفة القبالة في النشاط الفكري والإبداعي الغربي من ناحية ثانية، قد خلق الغربي من ناحية ثانية، قد خلق حالة من التبادل الاختياري بين اليهودية ومثقفي اليهود من جهة، واليهودية والتفكيك من

<sup>(1)</sup> ظ: ماذا عن غدا محاورة، جاك دريدا - إليزابيث رودينيسكو:333 -335.

<sup>(2)</sup> ظ؛ موسى والتوحيد، سيغموند فرويد:21.

<sup>(3)</sup> ظ: فرويد وغير الأوروبيين، إدوارد سعيد:62.

<sup>(4)</sup> موسى والتوحيد:72.

<sup>(5)</sup> ظ: ماذا عن غدا: 333–335.

#### الباب الثاني: ما بعد البنيوية

جهة أحسرى وسيجة لما سمق بكون التمكيك مشمروعا وريشا لمشمروع القبلانية وتفاسيرها (اللابهائية)؛ ذلك أنها منحت المفسر صمة الإله، والأمر داته في التفكيك الذي جعل القارئ هو صاحب النص وخالقه بعد الإعلان عن موت صاحبه. ونجد عددا من مثقفي العالم الغربي من العلمانيين غير اليهود ينتمون إلى تقاليد القبالة والهرمنيوطيقا المهرطقة، من أحل إحلال نصهم المهرطة مكان النص الأول وبروزهم كانهم آلهة جدد يفسرون معالم النص الحديث.

#### المبحث الثالث

## طرائق إرسال ما بعد البنيوية

عقد (جاك دريدا) نقده التفكيكي للاجتياح البنيوي الذي هيمن على مختلف الفكر النقدي والمعرفي الغربي في النصف الأول من القرن العشرين، باتباع استراتيجية منتظمة، جغرافية وكرونولوجية، ملاحقا أطروحاتها في شتى العلوم.

ومن أهم الطرائق التي استغلها(دريدا) لنشر أفكاره هي:

1// طريقة الندوة التي نظمتها جامعة جون هوبكنز حول موضوع (اللغات النقدية وحقوق الإنسان) في أكتوبر من عام 1966، إذ كان هذا التاريخ أول إعلان لم لليلاد التفكيكية. وقد اشترك في تلك الندوة مجموعة من النقاد من مثل (بارت، وتودوروف، وغولدمان، ولاكان، ودريدا...)، وقد شارك (دريدا) بمداخلة أرسى فيها أسس التفكيكية، وكان عنوان مداخلته: (البنية والعلامة والتفاعل في خطاب العلوم الإنسانية)(1)، وكانت هذه المداخلة بمثابة حركة جديدة، وضعت وجهة النظر المعروضة في هذا البحث المسلمات الميتافيزيقية الأساس للفلسفة الأوروبية منذ (أفلاطون) موضع الشك، من مثل (البنية) و(التمركز) و(الأنا)، مفيدا من نظريات (فرويد) التي قوضت تماما اليقين الميتافيزيقي في مسألة (الأنا) بالكشف عن انقسام في الذات بين الشعور واللاشعور والشعور واللاشعور واللاشعور والكوروبية والمناسلة والمنظر والمؤليد والتوريق والمؤلية والمؤلية والمؤليقين والمؤلية والمؤلية والكشين والمؤلية والمؤلية

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين:157. وهناك ترجمات مختلفة لنص(دريدا) هذا منها على سبيل المثال: (أ) ترجمة (محمد البكري): (البنية، الدليل، اللعبة في حديث العلوم الإنسانية)، مجلة الثقافة الجديدة المغربية. (ب) ترجمة (محمد بولعيش) : (البنية والعلامة واللعبة في خطاب العلوم الإنسانية)، مجلة بيت الحكمة. (ج) ترجمة (جابر عصفور): (البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية)، مجلة فصول.

<sup>(2)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:287-292، وماذا عن غد:301 و327.

### الباب الثاني: ما بعد البنيوية

ويتفق معظم النقاد على أن هذا البحث هو فاتحة التفكيك(1)؛ فمثلا قال(جابر عصفور): "وبقدر ما كان بحث ياكوبسون إيذانا بالانتشار الكاسح للبنيوية في الولايات المتحدة الأمريكية، والقارة الأوروبية على السواء، كان بحث دريدا عن(لبنية والعلامة واللعب في خطاب العلوم الإنسانية) علامة مناقضة على ظهور بداية الشك في البنيوية من داخلها، وبزوغ فلسفة مناقضة لتفكيك المقولات، ونقض ما ينطوي عليه التسليم بأقانيم البنية وحيدة المركز، وأقانيم الأصل والمنشأ والعلة والغاية"(2)؛ وبذلك يكون(دريدا) هو الشخصية الأولى في هذه الندوة، بوساطة بحثه الإشكالي، الذي يستهل تحولا حاسما عن البنيوية، ويؤسس لتوجه جذري صوب ما يسمى بالتفكيكية. وكان ذلك في زمن مغاير، فقد ألقاه قبل عامين فحسب من ثورة الطلاب في فرنسا؛ تلك الثورة التي كانت دافعا من الدوافع التي أذنت بمغيب شمس البنيوية في موطنها الفرنسي، وبعد أن أخذت تتكشف طائفة من أوهام البنيوية للعالم الغربي.

- 2// طريقة الكتاب النقدي: سنسعى هنا إلى عرض هذه الطريقة من خلال أسماء الأعلام الذين نشروا كتبا مؤثرة نقديا في شيوع التفكيك؛ ومن أهمهم:
- 1= دريدا: فقد شهد منتصف الستينيات نشر ثلاثة كتب له ترجمت فيما بعد إلى الإنكليزية هي: (الكلام والظاهرة)، و(الكتابة والاختلاف)، و(علم الكتابة)(3). وهذا الأخير يستهدف تدمير نزعة مركزية الصوت، ويؤكد معنى الكتابة من حيث هي نقش مكتوب تنطوي سياقاته على اختلافات مرجأة (4). وانتقد فيه على نحو خاص مفهوم العلامة، وتتائية الدال والمدلول،

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:184، وبرس البنيوية:287، واستراتيجيات القراءة:19، والتفاعل النصى:81، والتفكيكية والبنيوية:50، ونقد الحداثة:32-33، وما بعد الحداثة:154.

<sup>(2)</sup> البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية: 231.

<sup>(3)</sup> ينظر في مسألة التعالق بين هذه الكتب: حوارات ونصوص: 171، ومفاتيح لقراءة جاك دريدا: 56. (4) ظ: الكتابة والاختلاف:107-109.

والتمركز الصوتي، والتمركز الأثني، وتهميش الكتابة، وامتياز الصوت، والكتابة الصائنة (أ).

وكتابه الأول(الكلام والظاهرة)، فهو عبارة عن دراسة نقدية لفكرتي(الصوت) و(الحضور) في فلسفة (هوسرل) الفينومينولوجية (2).

أما كتابه(الكتابة والاختلاف) ففيه مقالة قيمة نشرت بالإنكليزية عام1966، تناول فيها أعمال(ليفي شتراوس)، وكشف فيها عن وجود نظريتين للتفسير متقابلتين؛ إحداهما: تنظر إلى الوراء فتبني تصورا عن معنى أصلي، والثانية: تنظر إلى الأمام، وترحب صراحة بانعدام المعنى (3). ومع أن (دريدا) يعترف بعجزه عن اختيار أي من النظريتين، إلا أن ما يفهم من مقالته تلك أنه يختار المسار الثاني الذي يشدد على عدم ثبوتية المعنى.

ولأهمية الكتاب النقدي لإرساء دعائم المنهج، وجد (دريدا) أنه خير طريقة في تقديم أفكاره، لذا واصل بنشر أعماله ولم يتوقف حتى وفاته عام 2004، ومن أعماله الرئيسة في عام 1972 (مواقف)، و(هوامش الفلسفة)، و(الانتشار)، وأعلن في (مواقف) بطلان سيميولوجيا (سوسير)، وجعل محلها علم الكراماتلوجيا (في وفي (هوامش الفلسفة)، قدم جهدا نقديا لتفكيك المفاهيم اللسانية واللغوية لـ (روسو) و (كوندياك) و (سوسور) ومطورا استراتيجية في نقد اللسانيات البنيوية وتأصيلها في حلقة البورويال النموية في فرنسا، وانتمائها إلى الميتافيزيقيا الغربية (في كتاب (الانتشار) هو أكثر كتبه قربا من مجال الأدب ونقده ويتكون من ثلاث مقالات؛ الأولى تناول فيها فكرة الكتابة عند (أفلاطون) ومفهوم المحاكاة، أو التمثيل، أما المقالة الثائثة فقد بين فيها مغزى التفريق بين الغموض

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:191–198.

<sup>(2)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 279، والمذاهب النقدية الحديثة:314.

<sup>(3)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:103-129، والبنيوية وما بعدها:184، والطريق إلى المعرفة:136، وفي النقد والنقد الألسني- مختارات أردنية ودراسات نقدية، د. إبراهيم خليل :98.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:186.

<sup>(5)</sup> ظ: التفكيكية والبنيوية:50.

الدني يتيح للنص تعدد المعاني واختلاف القراءات، والانتشار الذي يعني عنده البعثرة الدي يعني عنده البعثرة الدلالية التي تنتجها أعمال مختلفة ذات تعبيرات وتشبيهات لا يمكن ضبطها (١).

وكتابه (رنة حزن) (2) وبترجمة أخرى (قرعات الناقوس) (3) ، أتبع فيه استراتيجية لتفكيك النصوص، للكشف عما بها من مفارقات لا يمكن الوصول إليها إلا بالقراءة المتأنية ومقارنة الكلمات واستبدال بعضها ببعض، مستعملا طريقة العمودين الأيمن والأيسر في كتابة نصه عن (هيجل) والروائي الفرنسي (جان جينيه) (4) . ومن أعماله الأخر (الحقيقة والرسم) 1978 ، و(البطاقة البريدية) 1980 ، و(أطياف ماركس) 1993 . ورقوة القانون) 1994 ، و(أحادية اللغوية للآخر) 1996 .

ب= بارت: كان(بارت) من أكثر النقاد استيعابا للفرضيات التفكيكية أن الله بالله ب

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:185.

<sup>(2)</sup> ظ؛ الطريق إلى المعرفة:138.

<sup>(3)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:338.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:186.

<sup>(5)</sup> ظ: نظرية اللغة الأدبية:146–147.

<sup>(6)</sup> ظ: من:157، والخطيئة والتكفير:64.

<sup>(7)</sup> ظ: استراتيجية القراءة:20.

<sup>(8)</sup> ط: البنيوية وما بعدها:88، ورواج التفكيكية في التجرية النقدية المعاصرة – عرض ونقد، دبشبر تاوريريت: 8، وهسهسة اللفة:75، والبنيوية والتفكيك:68-93(عن الشيفرات)، وبالس البنيوية:230–231، والأدب عند= =رولان بارط: 97–98، والخطيئة والتكفير:64-74، وتلفي

وفي كتابه (لذة النص) الصادر في عام 1973، تحدث عن النص بوصفه تفصيحها للأسماء وهرق فيه بين المتعة واللذة، مما أثار لذة المترجمين (الواشع أن إسهاء (بارت) عيم التفكيك جماء متأخرا وليس كما ذلن الباحث السابق: ذلك لأن(بارت) وصان أحد المشتركين في ندوة جامعة (جون هوبكنز) عام 1966، وكان بحث (دريدا) قد مثل صدمة نقدية له، مما جعله يتحول من مساره البنيوي إلى مسار ما بعد البنيوية، لمواضعية التقدم النقدي الذي عصف في بداية السبعينيات من القرن العشرين، وبعد أن طار اسم (دريدا) في جامعتي (ييل) و(جون هوبكنز)، علاوة على أن تواريخ نشر كتابيه جاءت بعد شيوع التفكيكية، وانتشارها في الولايات المتحدة الأمريكية، والعالم الغربي. لكن الصلة بين (بارت) و(دريدا)، واشتراك (بارت) مع مجموعة (تل كيل)، والبيثة النظرية التي جمعتهما، هذه المؤشرات كلها على التبادل الواضح في الأفكار بينهما في مفهوم التفكيك، وغيره من الأطروحات النقدية.

ت حي مان: يمكن أن نتلمس لدى (دي مان) نظرية القراءة التفكيكية في كتابيه (العمى والبصيرة) 1971، و(أمثولات القراءة)1979، وهما كتابان يدينان دينا واضحا لـ(دريدا)، ولكن (دي مان) يطور فيهما مصطلحه الخاص. ويدور أول هذين الكتابين حول مفارقة مؤداها "النقاد لا يصلون إلى البصيرة النقدية إلا من خلال نوع من العمل النقدي. فهم يتبنون منهجا أو نظرية تتضارب تماما مع الاستبصارات التي تؤدي إليها (2). فالنقاد جميعهم-

رولان بارت في الخطاب العربي النقدي واللساني والترجمي، محمد خير البقاعي:25-61، وفي مناهج تحليل الخطاب السردي: 71–81.

<sup>(</sup>أ) بعكن الرجوع في هذا الصدد إلى الترجمات العربية لهذا الكتاب، منها: (١) ترجمة معمد البكري والعربي الهروشي، الدار البيضاء، 1986. (ب) ترجمة فؤاد الصفا والحسين سبحان، دار توبقال، الدار البيضاء، ط1، 1988 (ج) ترجمة محمد خير البقاعي ومحمد الرفرائية، مجلة العرب والفكر العالمي، ع10، ربيع 1990. (د) ترجمة منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، حلبن، ط1، 1992.

<sup>(2)</sup> النظرية الأدبية المعاصرة:142.

كما يرى- يبدون مدفوعين بصورة غريبة، إلى أن يقولوا شيئا يختلف عما قصدوا إلى قوله، وهم لا يتوصلون إلى تحقيق استبصاراتهم إلا لأنهم في قبضة هذا العمى الغريب(1)؛ ومن هنا فقد آمن(دي مان) بأن هذه البصيرة المقترنة بالعمى بيسرها انزلاق لا شعوري من نوع من أنواع الوحدة إلى الآخر، فالوحدة التي غالبًا ما يكشفها النقاد الجدد ليست قائمة في النص وإنما في فعل التفسير، وتؤدي رغبتهم في الفهم الشامل إلى ظهور الدائرة الهرمنيوطيقية للتفسير، فكل عنصر من عناصر النص يفهم من خلال الكل، والكل يفهم بوصفه وحدة شاملة تتكون من العناصر جميعها، هذه الحركة التفسيرية جزء من عملية معقدة تنتج الشكل الأدبي، ولكن الخلط بين دائرة التفسير هذه ووحدة النص يساعد هؤلاء النقاد على الاحتفاظ بنوع من(العمي) يؤدي إلى استبصار بالمعنى المنقسم والمتعدد للشعر، كأنه لا بد للنقد من أن يكون جاهلا بالبصيرة التي ينتجها. وتبعا لذلك فإن الأدب ليس مصدرا موثوقا "للمعلومات عن أي شيء إلا عن نفسه"(2)، وإن البلاغة "ليست هي الحيرة الممتدة بين المعنى الحرفي والمعنى المجازي حين ينشق الخطاب الواحد إلى خطابين، بل هي أن لا نعرف أي الخطابين يطغى على الآخر"(3)، وإن الطرائق الأبستمولوجية في القراءة (4) التي اهتم بها منذ وقت مبكر، وتحديدا في مقالته عن (زمنية البلاغة) (5)، هي الوسيلة الوحيدة والفاعلة التي نتأمل بها ما يتعاكس معفايات تلك الطرائق الأبستمولوجية ذاتها، وإن اللغة لا يمكن أن

فلا: العمى والبصيرة:8 و11.

<sup>(2)</sup> نظرية الأدب في القرن العشرين:169.

<sup>(3)</sup> العمى والبصيرة:6.

<sup>(4)</sup> ينظر للتفصيل في مسالة القراءة: أخلاقيات القراءة، جي هيلز ميلر:76، وما هو النقد؟ 97، وقدراءة اللامقروئيسة عنسد بسول دي مسان، هيلسيس ميلسر:72-76، ونظريسة الأدب في القرن العشرين:172-173.

<sup>(5)</sup> ظ؛ المعنى الأدبي:211،

تساعد في تثبيت مرجعيتها(1): لأنها "مجازية في المحل الأول وليست إشارية أو تعبيرية، وإنه لا توجد لغة أصلية غير بلاغية، مما يعني أن الإشارة دائما تشوبها خاصية المحان (2).

ويدهب في كتابه (أمثولات القراءة) إلى نمط بلاغي من التفكيك كان بدأه في كتابه الأول، فالقراءة دائما إساءة للقراءة بالضرورة؛ لأن المجاز يتداخل حتما بين النصوص النقدية والأدبية، والكتابة النقدية تتطابق أساسا مع المجاز الأدبى الذي يطلق عليه(دي مان) بـ (الأمثولة) (3)، مكتشفا "نيتشه العالم بفقه اللغة" (<sup>4)</sup>.

ئ = بلوم: يصف في كتابه (خارطة لإساءة القراءة) 1975، الكيفية التي ينتج بها المعنى في صور ما بعد عصر التنوير، بوساطة اللغة التي يستخدمها الشعراء الكبار أو الأقوياء، في دفاع مضاد للغة الشعراء الفحول السابقين واستجابة لها في آن واحد (5). ويتعمق في البحث عن عملية التأثير، ويتضح ذلك من كتب عديدة نظر فيها لهذه النظرية مثل(النقد والقبالة) 1975، و(خارطة القراءة الخاطئة) 1975، و(الشعر والكبت)1976. وهذه الثلاثية من الدراسات النقدية جاءت لتعزز استراتيجية التفكيك حول مفهوم(التناص)(6). وما يجمع تلك الدراسات أنها تتصل بمصادر مختلفة تشمل (فرويد ونيتشه)، كما تشمل تراث الأفلاطونية المحدثة والتصوف اليهودي(القبالة).

ج= هارتمان: وهو يتبع المقاربات التفكيكية الأمريكية في نقده، وينظّر لها من خلال عدة دراسات؛ منها:(ما وراء الشكلية)1970، و(قدرة القراءة) 1975،

<sup>(1)</sup> ظ: أخلاقيات القراءة:80.

<sup>(2)</sup> النظرية الأدبية الماصر::157.

<sup>(3)</sup> ظ: النظرية الأدبية المعاصرة:144.

<sup>(4)</sup> التفكيكية - دراسة تقدية: 118.

<sup>(5)</sup> ظ: هارولد بلوم والقراءة الفوقية: 80 ، وينظر للتفصيل في مسألة إساءة القراءة أدبيا ونقديا: قلق التاثر-- تطرية في الشعر، هاروك بلوم:9 و103 و107، والنظرية الأدبية المعاصرة:160.

 <sup>(6)</sup> ظ: التفكيكية - النظرية والممارسة: 248-257، والتفكيكية -- دراسة نقدية: 148-150.

و(النقد في البرية) 1980، ويطمع في دراسانه النفت بحيث إلى بلوغ نك مؤلف وثيق بين الأدب والتعليق النقدي، بمعنى أن تصوره هذا يفضي إلى عملية نبائر الأدوار، بحيث يصبح المؤلف قارشا، والقارئ مؤلفا مزيدا، ومن هنا لاحظ (دوغلاس أتكينز) أن (هارتمان) لا يكتفي بتحليل النس، مل يعمل على تطويره (أ، وفي هذا المجال قدم (هارتمان) مصطلحا نقدبا رسم مساره التفكيك، وهو مصطلح (اللاجزم) الذي يشير إلى تداعيات متشاك، تبعث صورة الناقد المتشكك بسبب طبيعة تفكيره الماورائية (أ).

ح= هيليس ميلر؛ وقد سافد نقاد التفكيك بطرحهم، وخاصة في كتابه القص والتكرار) عام 1972، وجعل من اللعب باللغة طريقة في التعامل مع التفكيك، وشدد على القراءة المسيئة، حتى أصبحت لديه آلية تفكيكية راقية؛ ذلك أن الدقة المفرطة التي تستمع بها هذه القراءة، تؤدي بالنتيجة إلى تخريب التماسك الذي يطرحه النقاد بوصفه خصيصة ثابتة للنصوص جميعها. وأكد أن الجمل ذات الدلالة التي أبرزها النقاد، لم تكن سوى أوهام ما مدائة ق

معالم الحياة المقافية، ظهر جانب كبير من أعمال المفكرين الفرنسيين معالم الحياة الثقافية، ظهر جانب كبير من أعمال المفكرين الفرنسيين أنفسهم، في أول الأمر، على شكل مقالات متفرقة في المجلات، ثم عكف أصحابها على مراجعتها وإعادة صوغها لتظهر على شكل كتب، ومن هنا كانت المقالات تمثل أطروحة نقدية في فرنسا؛ الأمر الذي جعل (دريدا) وأتباعه يكتبون المقالات التي أثرت تأثيرا بالغافي تحرير الأذواق، والتحول من البنية المغلقة إلى الدلالات (اللانهائية).

<sup>(1)</sup> ينظر للتفصيل: التفكيكية - النظرية والممارسة: 199-200 و(210-212، والتفكيكية - دراسة نقدية: 140،

<sup>(2)</sup> ظ: ما هو النقد؟:120-123.

<sup>(3)</sup> ظ؛ التفكيكية - دراسة نقدية:124 - 129.

دريدا: من أهم هده المقالات النقدية، مقال مخصص لد(أنطونان ارتبو) بعنوان(الكلام التلقيني) عام1965. وفيه بث(دريدا) مسألة الاختلاف، وفرق بين الاختلاف بـ(DIFFERANCE (A) ، والاختلاف بـ(DIFFERENCE (E). وي مقالمه عن الشماعر الفرنسي/اليهودي(ادمون جابيمه) الدي يعود إلى عام1967، أشار إلى علاقة الميتافيزيقا بالتفسير أو القراءة الحاخامية، من ناحية، وتمظهر تلك القراءة لدى شاعر مثل (جابيه) ينطلق من رؤية شكوكية تقويضية تشبه تلك التي ينطلق منها(دريدا) نفسه، من ناحية أخرى، متخذا من المقال طريقة يستشهد بها على تثبيت الصلة بين الموروث البديني اليهودي، واستراتيجيته النقدية، ولاسيما مفهوم النص. والضراءة، واللغة (2). ومقاله الآخر (الجلسة المزدوجة)1970 جاء رد فعل على كتب (ببير ريشار) المعنون(عالم مالارميه الخيالي) الصادر 1961. موردا طائفة من قصائد (مالارميه) للدلالة على إمكان تعدد معانيها وقابلتها للتكرار والتشتت الدلالي المبعثر<sup>(3)</sup>.

ولما كان المقال النقدي يؤثر في شيوع المعلومة وتداولها، وللأذواق جميعها، واصل (دريدا) كتابتها، وجاء معظم تلك المقالات من مثل(قرعات الناقوس/غلا)1974 ، و(من الاقتصاد المقيد إلى الاقتصاد العام)، و(الدخول إلى خاصة المرء)، و(تذييل كوبولا)1982، على هيأة ثورة ضد الجمود والتفسير المغلق، وكان كلامه ولهجته في معظمها يعملان على تأسيس فكر مختلف في قراءاته للنصوص المختلفة، فكريبدأ بطرح أسئلة لا تتنهي، أيمانًا منه بأن الفكر يكمن في السؤال وليس في الجواب(4). ولما كان المقال دائم التجدد، يرتبط بتجدد أفكار المعرفة بأنواعها كلها، علاوة على تأثيرها بوساطة عبارة

<sup>(1)</sup> ظ: ماذا عن غد:52–53.

<sup>(2)</sup> ظ: إدمون جابيس وأسئلة الكتابة ، جاك دريدا:106 -136.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية دراسة نقدية: 86 - 93.

<sup>(4)</sup> ينظر للتفصيل في مقالاته الأخر: المكون اليهودي في الحضارة الغربية: 361، وصور دريدا: 151، ومدخل إلى فلسفة جاك دريدا :110 - 113 ، وبؤس البنيوية -256.

مباشرة، واصل (دريدا) كتابتها من دون انقطاع عنها، حتى وفاته عام 2004، وجميعها تسير في أحد خطين، فهي إما أن تؤصل وتدعم فرضياتها، أو أنها تستند بالتراث وتخالفه. وفي كلا الموقفين، تكون نتيجتها أنها تناسب جمهور المتلقين لا نوعا أو فئة معينة، مما جعلها طريقة تطغى على الطرائق جميعها، ولاسيما أن (دريدا) لم يتقيد في مقالاته بميدان واحد، وإنما كان يتقل بين مختلف ميادين المعرفة، مع توجيه اهتمام خاص إلى النص الأدبي والفلسفي.

نقاد جامعة يبل: أدرك اتباع(دريدا) مدى أهمية المقال في تحقيق الشهرة النقدية، وأدركوا أنها تخلق حالة من التوافق والاقتراب بينهم وبين المتلتي. لهذا أسهم نقاد جامعة (يبل) بتدشينها في الساحة الأمريكية، مما عمقت تأثير(دريدا) وأطروحاته في مناطق كثيرة من العالم، وأول عمل مقالي لهؤلاء الجماعة هو مقالاتهم المشتركة التي طبعت في كتاب مشترك بعنوان (التقويض والنقد) صدر عام 1979، فجاءت مقالاتهم معززة لمنهجية(دريدا)، إذ وجدوا في الاختلاف الدريدي امتدادا لعدم ارتياحهم من النزعة الكليائية والاستعلائية في المكون المسيحي للحضارة الغربية (أ). وقد لاحظ أحد الباحثين هيمنة المد التفكيكي على مختلف دول العالم، ورأى أن التفكيكيين يقيمون هيمنتهم الخاصة بهم، من خلال كتاباتهم المقالية التقدية، ويؤكد بصدد (دي مان) أنه "معتبر عموما كالضوء المرشد للتفكيكية الأدبية (في هذا ما تفصح عنه مقالاته التي يشدد فيها على رجحان البعد البلاغي للمقال على بعده المنطقي والصرفي، لهذا نراه يشدد في مقالته (مقاومة النظرية) على أهمية العنصر البلاغي في النصوص (6).

<sup>(1)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:360، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> التفكيكية - دراسة نقدية 110.

<sup>(3)</sup> ظا: نظرية الأدب في القرن العشرين:167، ودريدا عربيا:70، وينظر للتفصيل في جهد دي مان: العمى والبصيرة:169-219 و73-92، واستراتيجيات القراءة:21.

الهضين الدون

وطرح (ميلر) في مقالاته النقدية، أخلاق القراءة التفكيكية، ومن تلك المقالات (قراءة اللامقروئية عند بول دي مان)، و (القراءة تقوم بالقراءة)، و فيهما شدد على أن التفكيكية منهجية قراءة جيدة، وأن الهجمات التي تتعرض إليها، تضاعف الخطأ للاث مرات (أ).

4// طريقة الجامعة: من الطرائق المهمة أيضا الاعتماد على مهمة الجامعة، بوصفها مؤسسة تقوم بمهمة خطيرة في تعريف الشباب بكل ما هو جديد ومختلف، وهي مهمة يفوق تأثيرها تأثير الطرائق الأخر، ولهذا كان(دريدا) على علم بأنها طريقة إرسالية ناجعة، ولاسيما أن موضوع الشباب حظي باهتمام كبيرفي النطاق العالمي، بوصفه موضوعا خصبا يُسمح بتناوله من جوانب شبتى، وما يهمنا هنا أن(دريدا) أدرك هذه الأهمية من حركة مايو1968، المتمثلة بالانتفاضة الطلابية، وكان محور هذه الانتفاضة هو البحث عن فلسفة الاختلاف بجوانب المعرفة كلها، واستغل هذه المهمة، وقام بتدريس تفكيكيته، ولاسيما في جامعتي(ييل)، و(جون هوبكنز)، مما والولايات المتحدة. وكان يفرض منهجيته على الحياة الفكرية والثقافية في فرنسا والولايات المتحدة. وكان يلقي المحاضرات داخل فرنسا وخارجها، وكانت محاضراته تنماز بالطريقة التعليمية التي تناسب عصرنا الحاضر<sup>(2)</sup>. فعلاوة على الجامعتين المشار إليهما سابقا، نراه يعقد ندوة في جامعة (لويزيانا) الأمريكية عام 1992، وكانت محاضراته بعنوان(أصداء من مكان آخر)

<sup>(</sup>أ) ظائراءة اللامقروثية على بول دي مان:73-75 ، والقراءة تقوم بالقراءة ، هيليس ميلر:33 ، والقراءة تقوم بالقراءة ، هيليس ميلر:33 ، والقطيطية والمناه نقدية :127 .

<sup>(2)</sup> ظن ملاحظات حول التفكيكية، معجب الزهراني:252، وينظر للتفصيل في موقف الجامعة الرافض له في بداية ظهوره: الطريق إلى المعرفة:134، وماذا عن غد:58-60.

حول الفرانكفونية (1)، وألقى محاضرة في جامعة كاليفورنيا بعنوان (لاعب وغامض... إلى أين ستذهب الماركسية؟) وكان ذلك في نيسان سنة 1993 (2).

حرب المرائق المهمة التي تعمل على توسيع منهجيته مكانيا وفكريا، ومن الطرائق المهمة التي تعمل على توسيع منهجيته مكانيا وفكريا، ومن ذلك رسالة كتبها لصديق ياباني سأله عن مفهوم التفكيك؛ لأنه بحاجة إلى ترجمته إلى اليابانية<sup>(3)</sup>، وقد أكسبت هذه الرسالة التفكيكية دعما كبيرا من خلال الاستقبال الياباني نها، بوصفها البديل المناسب عن منهجية علمية النقد، التي هيمنت على الساحة الفربية بعد الحرب العالمية الثانية، والتي كانت نتائجها مدمرة كما حدث في اليابان.

طريقة الحوارات والمقابلات: بعدما برزت التفكيكية منهجية نقدية جديدة بفضل جهود روادها، وبعدما خلقت حالة من الإعجاب والنفور على حد سواء، اتجـه التفكيكيون إلى طريقة الحوارات والمقابلات الصحفية، لتقوية أطروحاتهم، وتعزيزها. ومن ذلك حديث(دريدا) في سلسة من الحوارات أجريت معه، وطبعت في كتاب عام 1972، موضحا فيها فلسفته وغايتها<sup>(4)</sup>، وحوار (متشل ستيفنز) مع(دريدا)، الذي نشر في صحيفة(لوس أنجلس تايمز)<sup>(5)</sup>، الذي أوضح فيه ضرورة الاختلاف في الفلسفة المعاصرة، وضرورة استغلاله لإحداث التغيير في طبيعة التفكير، وحوار (روجيه بول دروا)، الذي قدم فيه معنى التفكيك، وأصوله الفرنسية اللغوية، مع نقد تقويضي للفلسفة الغربية منذ (أفلاطون) إلى (هيدجر)<sup>(6)</sup>. ومن الحوارات المطولة التي للفلسفة الغربية منذ (أفلاطون) إلى (هيدجر)

<sup>(1)</sup> ظ: المنعرج الهرمينوطيقي للفينومينولوجيا:171-172، وأحادية الآخر اللغوية:9-13.

<sup>(2)</sup> ظ: اطياف ماركس:11.

<sup>(3)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:57-63.

<sup>(4)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جانك دريدا:57.

<sup>(5)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية:345، وينظر مصدره هناك.

<sup>(6)</sup> ظ: حوارات ونصوص:143–146.

تضيء المواقع التي يشغلها الأسم والإمدنداء به معارسات الفدينيك الدهدوس، محاورة (فرانسوا إزوالد) مع (دويدا) أ، وإلا الإطار داته هنالد حوار معا ول أجراه (متكويمنتيان ديتكاسب) مع (دويدا) ، يندور حول علاقة اللغة نغلسفة الاختلاف أ. ومن الحوارات التي وصفت مسار (دويدا) الفديدري بانه حوار بهلا فهاية، وبسار تنسازل مسع الميتافيزيشنا الغربية، حواران؛ أحسدهما لسرجون بيرتيوم) (3)، والآخر لـ (إليزابيث روديتيسدينو) (4).

ولم يكن (دريدا) وحده من استعمل هذه الوسيلة، وإنما شاطره عنهل من (دي مان) و (بلوم) ، لبيان فلسفة (دريدا)، والإعلاء من شانها، بوصفها منهجية تساعد القارئ على تنسير النص وكشف المخبوء بشكل واع أنه أنها .

والمتأمل في تنوع هذه الطرائق، يسلم بان (دريدا) واتباعه استغلوا طرائق إرسال مختلفة ومتباينة، لإعطاء مشروعهم شرعية الوجود، وعلى مختلف الأذواق، همن العلمائق ما يصل إلى العامة كالمقالات، ومنها ما يصل إلى الخاصة كالكتاب النقدي، وآخر يصل إلى تثقيف الشباب في مرحلة معينة كالجامعة، ومنها ما يساعد على انتشار مشروعهم انقدي كالمقابلات والحوارات. وجميعها أدت مهمة كبيرة ورائدة في عملية انتشار استراتيجية التفكيك وذيوعها، وحققت هدفها في بلوغ فلسفة التجاوز والاختلاف مع فلسفة التقليد المهيمنة على مختلف جوانب الحياة الغربية.

أما على المستوى العربي، فقد توجهت الحركة النقدية العربية في معظمها إلى استقبال المنهج التفكيكي، ولاسيما في سبعينيات القرن العشرين، فكان له صدى واسع في نفوس المنتبعين للحركة الثقافية العربية على العموم، فتناولوه في كتابانهم ولمعت أسماء عدة في أوساطهم، ولعل رواج النفكيكية في التجربة النقدية العربية كان سببه

<sup>(1)</sup> ظ: مسارات هلسفية:67-93.

<sup>(2)</sup> ظ: حوار مع جاك دريدا ، أجراه الحوار: كريستيان ديكامب: 282-295.

<sup>(3)</sup> ظ: حوارات ونصوص: 113-139.

 <sup>(4)</sup> ظا: ماذا عن غد؟ 12:1-16.

<sup>(5)</sup> ظ: النقد والمجتمع:52.

البحث عن فلسفة الاختلاف واستراتيجيته وفي مختلف الميادين؛ الأمر الذي جعل عددا من مفكري العصر يتوجهون إلى سياسة الاختلاف، بوصفها البديل المناسب لفلسفة الثبات مفكري العصر يتوجهون إلى سياسة وانتشارها في العالم الغربي، عاملا آخر في شرو والنمطية. وكانت نجاحات التفكيكية وانتشارها في العالم الغربي، عاملا آخر في شرو انجذاب الدراسات العربية إليها. وأهم الطرائق التي استعملها العرب:

طريقة الترجمة: لتعرف تلك الاستراتيجية كان لا بد من نقلها إلى العربية، فكانت الترجمة الطريقة الأولى التي اتبعها محبو التفكيكية، مما ساعر على انتشارها في الساحة النقدية العربية، من حيث إن الترجمة "ليست مجرد عملية لغوية، إنها تستدعي الفكر وتستنفر الوجود. كما يستدعي النقل من لغنة إلى لغة ثانية لغة ثالثة بإمكانها أن تقيم توازنا إيطيقيا بين اللغتين/الوجودين (1). وفي إشارة مبكرة ورد التعريف بفيلسوف الاختلاف (دريدا)، وكان ذلك في ضمن دراسة منشورة في مجلة الطريق البيروتية تحت عنوان (الاتجاهات الشكلية الجديدة في النقد الفرنسي المعاصر جماعة عنوان (الاتجاهات الشكلية الدراسة أنها نشرت دون الإشارة إلى من قام بفعل الترجمة، لكنها عرفت المتلقي العربي بسياسة التفكيك، التي مكنته من نقد السياجات الفكرية القائمة والمهيمنة على مختلف الأصعدة.

ومن الترجمات الأخر ترجمة (محمد البكري) الرائدة لنص (دريدا) الشهير (البنية، الدنيل، اللعبة، في حديث العلوم الإنسانية) عام 1978 (ق)، ونقلت (هدى شكري عياد) (الاختلاف المرجأ) عن الانكليزية في عام 1986، وترجم (كاظم جهاد) بحساسيته العائية مجموعة من الدراسات المتفرقة لـ (دريدا) ونشرها عام 1988، إلا أنه كان ينشرها على شكل ترجمات متفرقة منذ عام 1981 (4).

<sup>(1)</sup> الترجمة والهرمينوطيقا، مصطفى العريصة:74.

<sup>(2)</sup> ظ: الاتجاهات الشكلية الجديدة في النقد الفرنسي المعاصر، ناتاليا رجيفسكايا:33-47.

<sup>(3)</sup> ظ: البنية، الدليل، اللعبة، في حديث العلوم الإنسانية: 137-154.

<sup>(4)</sup> ظ؛ دريدا عربيا:145.

ولتربع (دريدا) على عرش النقد مدة طويلة، استمر همل الترجمة في النقد العربي، والمحبة مستجدات النظرية النقدية، فكانت الثمانينيات والتسعينيات عن القرن الماضي علامة فارقة لحضور (دريدا) عربيا. وبرزت مجموعة من الإسهامات الترجمية التي تصدت لترجمة حكب كاملة مرة، أو ترجمة دراسات ومقالات وحوارات متفرقة مرة أخرى. فكان السبق لـ (حكاظم جهاد) وترجمته للكتابة والاختلاف، عاملا مهما لتشجيع المترجمين على ترجمة حتاب كامل، ومن ذلك ترجمة (فريد الزاهي) لكتاب (مواقع)، وترجمة (منذر عباشي) لـ (أطياف ماركس)، وهو عبارة عن محاضرات القاها (دريدا) في جامعة عياشي لـ (أطياف ماركس)، وهو عبارة عن محاضرات القاها (دريدا) في جامعة كالبغورنيا عام 1993، وظهر بالعربية عام 1995، وترجم (عبد الحريم الشرقاوي) أعمال كالنف نشر تحت عنوان (لغات وتفكيكات في الثقافة العربية) أ. واستمر فعل الترجمة والذي نشر تحت عنوان (لغات وتفكيكات في الثقافة العربية). واستمر فعل الترجمة مثى بعد وفاة (دريدا)، فترجم (عزيز توما) كتاب (انفعالات) في القامشلي عام 2005.

ومن الترجمات التي تجعلنا نحاصر فكر(دريدا) عموما، ترجمة (جورج أبي صالح) عام 1990 لـ (أفكار حول جهنم)<sup>(2)</sup>، وفي العام نفسه قام فريق من المترجمين بترجمة دراسة (دريدا) المهمة (توقيع، حدث، سياق)<sup>(3)</sup>، وقدمت (الطليعة الأدبية) ترجمة لحوار (دريدا) مع مجموعة من المفكرين بعنوان (التفكيك، المركز، اللعب)<sup>(4)</sup>، وفي المجلة ذاتها هناك ترجمات لأنصار التفكيك في أمريكا، منها ترجمة (سهيل نجم) لدراسة (ميلر) (قراءة اللامقروئية عند بول دي مان)<sup>(5)</sup>، وترجمة (محمد درويش) لدراسة (دينيس دونويو) المعنونة بـ (هارولد بلوم والقراءة الفوقية)<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظ: لغات وتفكيكات في الثقافة العربية- لقاء الرباط مع جاك دريدا ، تر:عبد الكريم الشرقاوي.

<sup>(2)</sup> فله افتكار حول جهنم، جاك دريدا: 121-143.

<sup>(3)</sup> ظ: توقيع، حدث، سياق، جاك دريدا:82-101.

<sup>(4)</sup> ظ؛ التفكيلات المركز واللعب: 61-64.

<sup>(5)</sup> ظ؛ قراءة اللامقروثية عند بول دي مان:72–76.

<sup>(6)</sup> ظ: هارولد يلوم والقراءة الفوقية ، دينيس دونونيو :77–83.

وي عام 1993 نقل (بختي بن عودة) نصا لـ (دريدا) بعنوان (قراءة لغياب التوسير العالم غير مناسب) أن وشهد عام 1995 ترجمة (محمد بنيس) لنص (دريدا) بعنوان (ما الشعرة) أن وأستمر فعل الترجمة حتى وقت قريب، وهذا ما نلحظه في ترجمة (كاميليا صبحي) للرامة (دريدا) عن (موميا أبو جمال) أن ، في عام 2000.

وغني عن البيان أن الترجمات السابقة إنما تقتصر على الإشارة إلى نصوص (دريدا) نفسه، وعدد من رجال التفكيك في أمريكا، وتخرج عن حدود الحصر الكتب الغربية التي تناولت أفكار (دريدا) وأطروحانه بمدح أو قدح أو شرح. وهذه النماذج المترجمة كلها أسهمت بشكل مباشر بنقل (دريدا) إلى الساحة العربية، والتعامل مع استراتيجيته بوصفها المنقذ الذي يحقق الاختلاف عما مضى، ولاسيما أنها توقفت عند طريقة النقل، مع بعض الشروح، من دون الانتقال إلى أسلوب التطبيق على نصوص غربية، سواء كانت فكرية أو الشروح، من دون الانتقال إلى أسلوب التطبيق على نصوص غربية، سواء كانت فكرية أو الدية.

ومن الترجمات ما لم يكتف بالنقل، مشكلة طريقة، تعتمد الحوار والأخذ والرد مع أصحاب النصوص الأول، وشهدت الساحة العربية نوعا من الأصداء والاعتراضات والاستثمارات التي توازت مع استمرارية جهود النقل والترجمة التعريفية لنصوص (دريدا) أو للنصوص النقدية التي عارضت (دريدا) وانتقدت أطروحاته التفكيكية، علاوة على أن هذا الطريقة عرفت تطورا ملحوظا في ترجمة جهود أنصار (دريدا) في أمريكا، ولاسيما نقاد (ييل). ومن ذلك ما نجده لدى (نهاد صليحة) في ترجمته فصول ثلاثة من كتاب (التفسير والتفكيك والإيديولوجية) لـ (كريستوفر بتلر) فمن الترجمات في المضمار نفسه ترجمة (صبري محمد حسن) لكتاب (التفكيكية النظرية والمارسة) لمؤلفه (كريستوفر نصوريس) في عام 1989. وقد شخص (محمد بن عبد الله آل عبد اللطيف) مثالب هذه

<sup>(1)</sup> ظ: العالم غير مناسب، جاك دريدا- قراءة لغياب التوسير:10-13.

<sup>(2)</sup> ظ: ما الشعر؟ جاك دريدا:11.

<sup>(3)</sup> ظ: إلى موميا أبو جمال، جاك دريدا:8-12.

<sup>(4)</sup> ظ: التفسير والتفكيك والإيديولوجيا:79-96.

الترحمة، معسرها تعسريها يمدكن وصدفه بالهجومي (1)، وقد اوصى (بلوم) بقراءة هذا العكتاب لدكل من أراد تحليلا مفسدا ومسؤولا لدكل من (دريدا)، و (ديمان) (2). وفي العام نفسه ترجمت (ابتسام عباس) مكناب (الفلسفة والأدب)، وهو يتضمن ثلاث عشرة محاضرة، احداها له (دريدا) بعثوان (إزاء الشائون)، وقدم (عبد الأمير الأعسم) شهادة ثناء بحق هذه الترجمة (3)، ومع استمرار محاولات نرجمة النتاج النقدي الذي تناول (دريدا) وأتباعه، ظهرت ترجمة أخسرى لدكتساب (مكريستوفر ندوريس) قنام بها (رعد عبد الجليل جواد)، في عام 1992 (1).

ولم يقتصر الإشكال في ترجمة كتب التفكيك وحدها، وإنما طال مصطلحات التفكيك وحدها، وإنما طال مصطلحات التفكيك وكلماته الحتي تشغل مكان الصدارة في آلية عملها، مثل(Differance) أو (الفرق) أو (المباينة) أو (الاختلاف المرجأ) أو (فرق التأجيل) أو (الاخ(ت)لف) أو (الإنتشار) أو (الإرجاء) أو (التأجيل) أو (التأخير) وغير ذلك<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظ: اغتيال الأصل3/3، محمد بن عبد الله آل عبد اللطيف:23، ودريدا عربيا:163.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية - النظرية والممارسة:الفلاف.

<sup>(3)</sup> ظ: الفلسفة والأدب، أ. فيلبس كريفيثز: 11.

<sup>(4)</sup> ينظر للتفصيل في مسألة الاختلاف حول قيمة هذه الترجمة وترجمة صبري محمد حسن وحول السباب مثل ذلك الاختلاف: التفكيك والاختلاف- جاك دريدا والفكر العربي المعاصر: 159- اسباب مثل ذلك الاختلاف: 170 والنقد والحداثة مع دليل ببليوجرا في عرض ومناقشة، محمود الربيعي: 231.

<sup>(5)</sup> ينظر التفصيل في تلك الاختلافات: الاسم العربي الجريح، عبد الكبير الخطيبي: 8 و 26 و 47، والنقد والنقدي الفاعل في كتابات عبد الكريم الخطيبي، مصطفى الكيلاني: 28، وعرض كتاب التفكيك النظرية والتطبيق، سمية سعد: 230 ـ 234، ومعجم المصطلحات الأدبية الماصرة: 54 و 275، والاختلاف المرجأ، جاك دريدا: - العنوان، والمعنى الأدبي: 164، والكتابة والاختلاف: 31، ومعرضة الآخر: 117، والتفكيك الأصول والمقولات: 49 ـ 50، والمطابقة والاختلاف: 63، وأسس الفكر الفلسفي المعاصر أو مجاوزة الميتافيزيقا، عبد السلام بنعبد العالي: 19 ـ 20، ومدخل إلى فلسفة جاك دريدا: 37، ومواقع: 13 ـ 15، والـ (١) خ(ت) لـ (١) ف، جاك دريدا: 39، وموقع لمقاربة اختلاف جاك دريدا، بختي بن عودة: 35 و 67، والنظرية الأدبية جاك دريدا، بختي بن عودة: 35 و 67، والنظرية الأدبية

طريقة الدراسة النقدية: شهدت الثمانينيات من القرن العشرين، نمو فلاهرة ويعا لم يحدث لها مثيل من قبل في الدراسات النقدية، وهي التنظير الموسع للتفكيكية وبنها في الساحة النقدية العربية وبطرائق مختلفة. ويجمع معظم الدارسين أن أول دراسة تفكيكية تعود إلى سنة 1985 أ، وهي محاولة (عبد الله الغذامي) في كتابه (الخطيئة والتكفير). ومما يزيد في قناعة الدارسين قوله هو نفسه بأنه لا أحد من العرب عرض لمصطلح التفكيك قبله أن وهي دراسة تحمل علاوة على بصعة السبق الزمني للتنظير العربي للتفكيك معما يرى كثيرون، بصمة القيمة المؤثرة (ق).

ويمكن دحض ما ذهب إليه (الغذامي) والدارسون: ذلك أن قولهم يقفز على دراسات تقديمة مهمة، وهي دراسات الناقد (عبد الكبير الخطيبي) التي ترجمت دفعة واحدة عام 1980.

الحديثة:18، والقول الفلسفي للعدائة:262 و279 و280 و589، والمسطلعات الأدبية الحديثة:138 - 139، والتفكيكية - دراسة نقدية:74 - 75، واليهودية وما = بعد الحداثة:93، ويؤمن البنيوية:259، ونظرية الأدب:216، وصور دريدا:15، والتفكيكية والسيميولوجيا، ما لك المطلبي:8، ونظرية الأدب الماصر وقراءة الشعر، ديفيد بشبندر:80 - 81، والمنعرج الهرمينوطيقي للفينومينولوجيا:177.

 <sup>(1)</sup> ظ: التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر: 62، وقراءات في الأدب والنقد: 241، ودريدا عربيا: 119، ورواح التفكيكية في التجرية النقدية المعاصرة عرض ونقد: 9.

<sup>(2)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير:50.

<sup>(3)</sup> ينظر للتقصيل في قيمة هذه الدراسة وسبقها: عبد الله الغذامي مشروعه النقدي يتكوكب حول عشر سنوات وعشرة كتب، حوار أجراه ممه:عبد الله المعمطي :24، واللغة الثانية:42، والخطبة والتكفير:86، والنقد الجمالي في النقد الألسني قراءة لجماليات الإبداع وجماليات الناقي كما والتكفير:86، والنقد الجمالي في النقد الألسني عبد الله الغذامي:5، والشاعرية نظرية عامة يطرحها كتاب (الخطيئة والتكفير) للدكتور عبد الله الغذامي:5، والتفكيكية في الخطاب النقدي لل الأدب) أم نظرية محدودة لل النص)؟، محمد جمال باروت:2، والتفكيكية في الخطاب النقدي العربي الماصر:60.

وربما ينهب بعضهم إلى أنها كتب مترجمة، وليس بالمقدور هدها كتبا نقدية ساعدت على رواج المشروع التفكيكي. فنعكون بذلك قد أنكرنا أقر هذا الناقد وريادته في التنظير لهذا المشروع، التي اكتسبها عن طريق المثاقفة والتلمذة في مواطن المشروع المتي اكتسبها عن طريق المثاقفة والتلمذة في مواطن المشروع نفسه. ونقده في دراسته (النقد المزدوج) يهدف إلى تفكيلك اللاهبوت والقضاء على الإيديولوجية التي تقول بالأصل والوحدة المطلقة (أ)، ويدعو العرب إلى اختيار (الاختلاف) (2) بومنغه منهجية تتخلى عن الذات، وتحقق اختلافا متنوعا وشموليا، على مختلف الميادين.

ويمارس(الخطيبي) الفعالية الاختلافية نفسها في دراستيه (من الحكتابة والتجرية) و(الاسم العربي الجريح)، ويحاول فيهما أن يحدد نمطا للقراءة، وإطارا لقراءة المجتمعات العربية بوساطة نقد تفحيحي (3)، ومحاولا في الوقت نفسه تطبيق المفهومات التي تلائم نمو الفكر الحديث.

وية العام نفسه، وضع (عبد السلام بنعبد العالي) كتابا أسماه (هايدغر ضد هيغل التراث والاختلاف)، وهيه يفرق الباحث بين التقويض (الهيدغري) و (الدريدي) (4).

ويطالعنا (الغدامي) بكتباب ثبان هو (تشريح النص) عام 1987، مفيدا فيه من تفكيكية (دريدا) وإجراءاته النقدية، في تشريحه لنصوص قام بقراءتها على وفق منهجية حددها هو نفسه (5).

وإلى جانب ذلك نشير إلى (عبد الملك مرتاض) الذي استعمل التفكيكية في دراسته (ألف ليلة وليلة - دراسة سيميائية تفكيكية لحكاية حمال بغداد) عام 1989، متناولا في أثناء دراسته تفكيك المناورات البلاغية والأنساق السردية والمناصر العجائبية التي تشكل مخيال رواتها في محاولة منهم للاستيلاء على مخيال القارئ وسلب إعجابه،

<sup>(1)</sup> ط: النقد المزدوج:9.

<sup>(2)</sup> ظ: من:10

<sup>(3)</sup> ظ: في المكتابة والتجرية، عبد الكبير الخطيبي: 8 و14 و34، والاسم العربي الجريج: 7 و15 و15 و50 و63، وعبد الكبير الخطيبي في مدينته الجديدة، كاظم جهاد: 40-41.

<sup>(4)</sup> ط: مايدغر ضد ميقل:13-15.

<sup>(5)</sup> ملا: نقد الحداثة:109.

وع نجريته النقدية التفعكيكية (أي دراسة سيميانية تفصيحتية لقصيدة آپن ليلاي) عام1992، معرها النفكيكية بأنها "نرعة تخوض ع أمر الضتابه ومنهومها، ويتمثل ذلك خاصه في كتابه لحاك دريدا (الكتابة والاختلاف) حيث عمم نزعته إلى النقد، فأسبحت ترتدي في كتابات بعض البقاد المعاصرين مصطلح (ما بعد البنيوية)" (أ).

ويجيء كتاب أخر لـ(عبد السلام بنعبد العالي) في عام 1991 هو (اسس الفكر الفلسفي المعاصر مجاوزة الميتافيزيقا) (1) ليمثل ذروة التنظير العربي الذي يرتضن على الفكار (دريدا) ومعطياته.

ومن الدراسات الأخر دراسة بعنوان (معرفة الأخر- مدخل إلى المناهج النقدية الحديثة) لـ (عبد الله إبراهيم) وأخرين عام (1990، وقد أماط (عبد الله إبراهيم) اللثام في واحد من مباحث الكتاب عن التفكيك (أ). وفي العام نفسه جعل (عبد الله إبراهيم) من مبحثه هذا، كتابا مستقلا بعنوان (التفكيك الأصول والمقالات) شعورا منه بأن حقبة التسعينيات من القرن العشرين تشهد بالاحتفاء النقدي لأفكار (دريدا). غير أننا نجد الدارس يكرر هذا المبحث الخاص عن التفكيك في كتاب اخر سماه بـ (المطابقة والاختلاف- بحث في نقد المركزيات الثقافية)، صدر عام 2004.

وفي مجال الفكر عمل (علي حرب) على الإفادة من فكر (دريدا) مستعملا بعض المفهومات التفكيكية في مقاربة المشروعات الفلسفية في الثقافة العربية، مشددا على الكشف عن تناقضات المشروعات الفلسفية العربية، وقد نظر لذلك مجموعة من الدراسات منها (نقد النص) عام 1994، و(أسئلة الحقيقة ورهانات الفكر) عام 1994، و(المنوع والممتنع - نقد الذات المفكرة) عام 1995، وفيها يؤكد أن استراتيجية التفكيك هي تشخيص وتنوير، تسهم في صنع الفكر والعمل؛ وذلك من خلال إجراءاته الأساس التي تعمل على كشف المحجوب عنه وتذليل المتنع، ومن هنا فهو ليس تخريبا للواقع أو تقويضا تعمل على كشف المحجوب عنه وتذليل المتنع، ومن هنا فهو ليس تخريبا للواقع أو تقويضا

<sup>(1)</sup> أ.ي. 23. وينظر للتفصيل في الاشتغال التفكيكي: 14 و15 و22.

<sup>(2)</sup> ظ أسس الفكر الفلسفي المعاصر أو مجاوزة الميتافيزيقا :20.

<sup>(3)</sup> بد سعاف الأجر:113 (143).

للمعنى، وإنما هو نظرية قراءة في محنة المعنى وأنقاض الواقع، كما تجسد ذلك في الاختلافات الوحشية والصراعات الدائمية تحت شعار الوحدة المطلقة (1).

وكانت التجارب النقدية السابقة كلها تمثل خطوة نحو تحرير العمل النقدي من عتمة الخطاب النقدي التقليدي، ومن وثوقية الميتافيزيقا، مما أصبحت حافزا منشطا لظهور أعمال كتابية أخر أسهمت في دعم الأعمال السابقة من جهة، وشيوع التفكيكية وتداولها من جهة أخرى، سواء كان ذلك على مستوى التنظير أو التطبيق أو الاثنين معا. ومن ذلك-مثلا- (نقد الحداثة) لـ(حامد أبو أحمد) ودراسة (بسام قطوس) (استراتيجيات القراءة - التأصيل والإجراء النقدي) عام 1998، ولعل دراسته التفكيكية لقصيدة (تتويمة الجياع) (كان (للجواهري) قد مثلت قراءاته التفكيكية خير تمثيل؛ ذلك لأنها تحمل وحدتها الجياع).

ويتخذ (نديم نجدي) من كتاب (دريدا) (أطياف ماركس) عنوانا لإحدى دراساته، هي (بيان الأطياف- أما وقد مات ماركس دريدا ما زال حيا) عام 1999. وقد شدد الدارس على ضرورة تبني المنهج التفكيكي؛ لأنها تسوغ لنا وجودنا من خلال الاختلاف والمغايرة، ويعيد كل شيء إلى أصله المختلف والمفكك (3).

وبرزت جهود كتابية بعد ذلك في مجال النقد وفي مجال الفلسفة (4)، وكان عملهم ينصب على استثمار المبادئ النظرية للتفكيك في شمولها الفلسفي وترابطاتها المعرفية

<sup>(1)</sup> ظ؛ نقد النص:8 و63، والممنوع والممتنع:17.

<sup>(2)</sup> ظ: استراتيجيات القراءة:33.

<sup>(3)</sup> ظ: بيان الأطياف:26-30.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل، والنقد الأدبي الحديث من المحاكاة إلى التفكيك:10-110، وفي النقد والنقد الألسني:98-104، والنقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة:134-155، ومناهج النقد المعاصر:127-137، والنقد الأدبي الحديث قضاياه ومناهجه:117-120، وجماليات النص الأدبي حراسات في البنية والدلالة:160-164.

وأصولها المنهجيسة وقواعدها الإجرائيسة. فكانست محساولاتهم مجسرد ترجعه للنصبوص (الدريدية) المتداولة. ونسبتنني من ذلك دراسة (شجاع العاني) (قراءات في الأدب والنقد) عام1999(1)، فعلى الرغم من كونها دراسة مقتضبة، فإنها تتناول طائفة من النقود التطبيقية في النقد العربي الحديث التي أهادت من استراتيجية التفكيك، سوا، أكانت نقودا شعرية أم قصصية.

طريقة المعجم النقدي: بالنظر إلى ارتباط الخطاب النقدي الجديد بالمعجم النقدي، كان من الطبيعي أن يستغل عدد من النقاد كتابة المعجم النقدي -لتشخيص أهم مفاصل ذلك الخطاب ومعضلاته، بوصفه طريقة تعمل على قراءة الخطاب قراءة منهجية فاحصة من خلال فحص مفرداته المسطلعية ومن هذا المثيل صنيع (سعيد علوش)(2)، و(عزت محمد جاد)(3)، و(محمد عناني)(4)، و(سعد البازعي وميجان الرويلي)(5)، و(التهامي الراجي الهاشمي)<sup>(6)</sup>.

# 4)) طريقة المجلات: ومن أهمها:

f= مجلة (فصول) المصرية التي تهيأ لها أن تقوم بمهمة خطيرة وفعالة في مسار النقد العربي، إذ أصبحت البوابة الرسمية للتغلغل(الدريدي) في الفكر العربي المعاصر. ومن أولى المقالات التي تطالعنا في مجال التفكيك مقال (أبو ديب)(الحداثة، السلطة، النص)، المنشور عام1984، الذي يشير فيه إلى بؤرة

<sup>(1)</sup> ظ: قراءات في الأدب والنقد- دراسة، شجاع العاني: 241-251.

<sup>(2)</sup> ظ: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة:169، وينظر الاعتراض على طريقة (علوش) في جمع المواد وعرضها، في: إشكالية المصطلع في الخطاب النقدي العربي الجديد، يوسف وغليسي:346.

<sup>(3)</sup> ظ: نظرية المصطلح النقدي، عزت محمد جاد:471.

<sup>(4)</sup> ظ: المصطلحات الأدبية الحديثة:148-149.

<sup>(5)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبى:108.

<sup>(6)</sup> ظ: معجم الدلائلية، التهامي الراجي الهاشمي:162/1.

تفجر الدلالات (١)، وإلى الانفصام بوصفه "دائما فعل توتر وقلق ومفامرة" (٤)، وإلى قضيية طرح الأسطة القلقة التي لا تطمع إلى الحصول على إجابات نهائيية (3)، ومثل هدده الأمدور تدوحي بانتساب مقسال (ابي ديب) إلى المشروع(الدريدي)، إذ ينطلق من الاستراتيجية نفسها، التي توكد التعدد والاختلاف وإرجاء المعنى، وكسر سلطة المتعالي الفلسفي، وبذلك يكون(ابو ديب) قد طمح، مثل(دريدا)، لتأسيس الفيرية بوصفها شرة مشروع الاختلاف، وبديلا مناسبا للثوابت الميتافيزيقية.

ويمكن أن نلمس الدور الريادي الذي قامت به مجلة (فصول) في إنساعة اطروحات ما بعد البنيوية ، في بعض المحاولات التي تأخذ على عاتقها عرض كتاب تفكيكي أجنبي، ومراجعته نقديا، ومن ذلك محاولة باكرة للتعريف بالتفكيك في مجلة فصول، من خلال إسهام(فريال جبوري غزول) في عرضها النقدي لكتاب(إدوارد سعيد)(العالم والنص والناقد)، عام1983 (4). ولكي تثبت لنا (فريال جبوري غزول) على دعوتها الاستثمارية، نراها لا تكتفي بعرض موقف (إدوارد سعيد) تجاه التفكيك، وإنما تذهب إلى دراسة النسق الذي شكل القراءات الأمريكية للتفكيك، واصفة التنافس الأكاديمي الحاصل بين نقاد(ييل) ونقاد(هارفرد) و(كولومبيا) على تدريس مفهومات التفكيك(5).

وفي محاولة لاحقة نشرت(سمية سعد) عرضا تعريفيا لكتاب(التفكيك- النظرية والتطبيق) لـ(كريستوفر نوريس) عام1984 ، واصفة التفكيك بأنه "أحدث تيارات الفكر النقدي الحديث"(6). وما يهمنا هنا هو سبقها الزمني على بث أفكار التفكيك في الساحة

<sup>(1)</sup> الحداثة- السلطة- النص، كمال أبو ديب:39.

<sup>(2)</sup> من:34–35.

ر3) ظ: من:3*5*.

<sup>(4)</sup> ظ: إدوارد سعيد العالم والنص والناقد، فريال جبوري غزول:188 و194 على سبيل المثال.

<sup>(5)</sup> ظنمن:188.

<sup>(6)</sup> عرض كتاب التفكيك- النظرية والتطبيق:230.

ألياب الثانق: ما بعد البنيوية

العربية من أجل تداولها بوصفها رؤية نقدية لها القدرة على الخروج من هواجس البداهة. ومن الإقامة في متون ثبنتها ميتافيزيقا تقليدية واهية.

وبزيادة الإقبال على قراءة موضوعات المجلة، قامت (فصول) بنشر بعض النصوس الترجمية العائدة للفهم النفكيكي، ويمثل هذا قفزة نوعية في التعاطي مع معطيات ما بعر الترجمية العائدة الفهم النفكيكي، ويمثل هذا قفزة نوعية في التعاطي مع معطيات ما بعر البنيوية في الساحة النقدية العربية، ومن ذلك إسهام (نهاد صليحة) في ترجمة ثلاثة فصول من كتاب (التفسير، والتفكيك، والإيديولوجيا) في عام 1985، معنى ذلك أن (فصول) مارست مهمة في ترجمة نص من أحد كتب (دريدا) عام 1986، معنى ذلك أن (فصول) مارست مهمة فاعلة في بث أفكار التفكيك، سواء في المقالات أو في الترجمات، ولعل تخصيصها (ملنا) خاصا يتضمن كلا الشكلين خير دليل على ريادتها، فقد نشرت (فصول) عام 1993، مئن تعريفيا حول التفكيك تضمن مدخلا وإسهامات غلب عليها طابع الترجمة: منها ترجمة (حسام نايل) بحث (كرا عن (التفكيك) (3)، وترجمة (جابر عصفور) لنص (دريدا) الشهير (البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية) باستثناء بحث قام به الملامونية) (5)، والتفليفة الغربية بما هي صيدانة أفلاطونية) (5).

ولم تقطع مجلة (فصول) علاقتها بالطرح التفكيكي، وإنما استمر معها فعل بث سياسة الاختلاف، حتى وقت قريب؛ ومن ذلك ما نلاحظه في نشرها بحثا لـ (محمد علي الكردي) تحت عنوان (مفهوم الكتابة عند جاك دريدا – الكتابة والتفكيك) (6).

<sup>(1)</sup> ظ: التفسير والتفكيك والإيديولوجيا، كريستوفر بتلر:79-96.

<sup>(2)</sup> ط؛ الاختلاف المرجا:94-120.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيك، جوناثان كلر:88–106.

<sup>(4)</sup> ظ: البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية:230-249.

<sup>(5)</sup> ظ: مدخل إلى قراءة دريدا في الفلسفة الغربية بما هي صيدلية افلاطونية، كاظم جهاد: 195-229.

<sup>(6)</sup> ظ: مفهوم الكتابة عند جاك دريدا— الكتابة والتفكيك، محمد علي الكردي: 257-270.

ب مجلة (الفصكر العربي الماصر) اللبنائية التي مثلت مهمة التبشير النقدي بالمنهج التفكيكي، إذ نراها تهتم بنشر معطبات ما بعد البنيوية، وتحاول الإلمام بأهم مبادئ المنهجية. ومن الإسهامات الأولى لها ، نشرها نص الحوار الذي أجراه (كريستيان ديكامس) مع (دريدا) عام1982 ، وقد جاء في مقدمة الحوار تعريف مبسط بفيلسوف الاختلاف!!.

وتطرق(هاشم صالح) إلى فلسفة التفكيك في مقاله(ما بعد البنيوية- أزمة العقل والعقلانية الأوروبية: مواجهة صاحبة بين الفكر الفرنسي والفكر الألماني) عام1986.

ولاهتمام (هاشيم صالح) بالوقوف على فلسيفة (دريدا) نيراه بنشير مقالا بعنوان (التأويل/ التفكيك- مدخل ولقاء مع جاك دريدا) عام 1988. وفيه يتناول الباحث فلسفة (دريدا) بوصفها أهم الفلسفات الغربية القائمة على نقد الفكر الغربي، مشيرا إلى توجهي (نيتشه) و(هيدجر) الممهدين لـ(دريدا) وإلى مسألة الصوت والكتابة<sup>(3)</sup>.

ومن أجل توضيح المهمة الريادية لمجلة (الفكر العربي المعاصر)، بوصفها قناة مؤثرة، لها خطط وأهداف واضحة ومحددة، قامت بتوظيف استراتيجيات التفكيك وبثها، لتأسيس ذائقة جديدة في ثقافتنا العربية، لذا نراها تقدم خطوات أرحب، وأكثر فاعلية باتجاه الإفادة من التفكيك. وكانت خطوة ترجمة طائفة من النصوص التفكيكية، تمثل محاولة لتعرف المنجز النقدي الجديد من لسانه الأم. ولعل محاولة (الصديق بوعلام) ترجمة نص(دريدا)(الكوجيتو وتاريخ الجنون) عام1988 ، خير دليل على تنامي الاهتمام بالحضور (الدريدي). وهناك ترجمة جماعية، قامت بها هذه المجلة لبحث (حمادي الرديسي) المعنون(نقد العقل الغربي أو بالأحرى العربي) المنشور عام1991. وفيه يبحث الدارس عن المساحة التي تتقاطع فيها أفكار (مطاع صفدي) مع (دريدا) (4).

ظ: حوار مع جاك دريدا :252.

<sup>(2)</sup> ظ: ما بعد البنيوية- أزمة العقل والعقلانية الأوروبية:مواجهة صاخبة بين الفكر الفرنسي والفكر الألماني، هاشم صالح:121–126.

<sup>(3)</sup> ظ: التأويل/التفكيك:100-102 على سبيل المثال.

<sup>(4)</sup> ظ: نقد العقل الغربي أو بالأحرى العربي، حمادي الرديسي:106 و196-197 على سبيل المثال.

الهاب الثاني، ما بعد البشوية

وينطلق(عبد العزير بن عرضة) على مقالت المعنونة (التفعيديك والاختلاف المرجد) المنشورة عام 1988 من استعراض تبدو عليه الرغبة على الإضادة من التفعيد المن استعراض تبدو عليه الرغبة الإضادة من التفعيد المن المتعراض المناسورة عام 1988 من المنتفران المناسورة عليه الرغبة المناسورة على المنتفران المناسورة على المناسورة

- ت مجلة (العربي) الكويتية التي استهمت بنشسر متسال للباحسن الانثروبولوجي (احمد أبو زيد) بعنوان (جاك دريدا هيلسوف هرنسا المشاغب) عام 1983 (2). ويتضمن المقال عرضا تعريفيا بـ (دريدا) ، والاسيما بسيرة حيانه الإبداعية وتحولاتها ، وإشارة إلى رأي (سيلفر لوترانجيه) بأن (دريدا) وأتباعه هم ممثلو ما بعد البنائية (3).
- ع= مجلة (دراسات) الأردنية الستي قدمت مقسالا للباحث (علي الشرع) بعنوان (التفكيكية والنقاد الحداثيون العرب) عام 1989. وهو من المقالات المهمة في الحركة النقدية العربية المعاصرة، بما يجعله يعادل كثيرا من المهمة في الحركة النقدية، لكونه يتمتع بجانب التأسيس، والتجذير. والجرأة النقدية من باحث يحاول التنقيب والتدليل على وجود حساسية نقدية تفكيكية لدى طائفة من نقادنا العرب؛ ومنهم (أدونيس) المبشر بالاتجاء التفكيكية لدى طائفة من نقادنا العرب؛ ومنهم (أدونيس) المبشر بالاتجاء التفكيكي في النقد العربي الحديث. و (أدونيس) في أطروحاته، لا يختلف عن متفلسفة الاختلاف في اعتماد التأويل واستدراج المتون إلى منطقة الاختلاف، وهامش التشظي، وهو لا يختلف عما قام به الحاخامات اليهود، فهو يدعو إلى الثورة على النص الثاني بوصفه معيارا يقيد مشروع الحداثة، فهو يدعو إلى الثورة على النص الثاني بوصفه معيارا يقيد مشروع الحداثة، حتى تتعدد التأويلات، ويغيب النص الأصل، وتصبح هذه التأويلات اللامتناهية هي الأصل؛ لأنها ألغته بمجرد أن فرضت نفسها بوصفها تفاسير تكمل بعضها، إذ كل قراءة إساءة قراءة، وأكد (أدونيس) الكتابة الآلية، تكمل بعضها، إذ كل قراءة إساءة قراءة، وأكد (أدونيس) الكتابة الآلية،

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيك والاختلاف المرجأ (دريدا):72 و75-76 على سبيل المثال.

<sup>(2)</sup> ظ: جاك دريدا فيلسوف فرنسا المشاغب:46-49، ومن الملاحظ أن هذا المقال هو المقال نفسه المنشور عام 2001 في كتاب للباحث نفسه بعنوان (الطريق إلى المعرفة).

<sup>(3)</sup> ظ: جاك دريدا فيلسوف فرنسا المشاغب: 49، والطريق إلى المعرفة: 140.

التي يصبع فيها الحضور غيابا، واليتين شخا، وهي نوع من التجريب اللانهائي للغة؛ ومن هنا وجدناه يشتغل بمنطقة التقويض من اجل تعرية انساق ذلك التراث، وخلخلة بنية العقل العربي، فالنشد لديه. عملية تفكيك، يعمل على توكيد العملية الإبداعية المتواصلة والمتعولة (أ. وذهب علي الشرع) عِنْ مقالته إلى إثبات أثر (أدونيس) التفصيصي في غيره من النقاد العرب، وأبرزهم الناقد(كمال أبو ديب)؛ فالأفكار التي قدمها باسم الحداثة، كانت تتمثل المنهجية التفكيكية خير تمثيل. ولعل مقاله التي اشرنا إليها سابقا (الحداثة- السلطة- النص) تدل على أن هذه التأثيرات قد تمت ع العقد الثمانيني من القرن العشرين، فقد كان في سياق تأصيله للنص الحدائي، ناقدا تفكيكيا، يؤمن بلا نهائية الدلالة داخل النص، فالحداثة هي سعي دائب إلى فتح النص؛، لذلك فهي ظاهرة (اللاقداسة)، ترفض الثوابت وتفككها من الداخل حتى يحدث الاختلاف والتناقض داخل أنساقه (2)،

<sup>(1)</sup> التفكيكية والنقاد الحداثيون العرب:209 ، وينظر للتفصيل في مدى اقتراب جهد أدونيس من التفكيك:209-210، وتناقضات الحداثة العربية(شم)، دكريم الوائلي، وفاتحة لنهايات القرن، أدونيس:314-315، وزمن الشعر، أدونيس:147، 296، 314، ومضاهيم حداثة الشعر العربي في القرن العشرين(رسالة ماجستير)، سامر فاضل :257، والنص القرآني وآفاق الكتابة، أدونيس:107، والشعرية العربية، أدونيس:86 و93، ودريدا عربيا:107، وكلام البدايات، أدونيس:145-146 و187-188، ومقدمة للشعر العربي، أدونيس:131، والثابت والمتحول-الأصول، أدونيس: 3/1 و11 و13-14 و22 و27 و33 واشك ليات القراءة وآليات التأويل:232-233، والبيانات، أدونيس وآخرون:69، وبحثًا عن التراث، رفعت سلام:48 و52، والصوفية والسريالية:133.

<sup>(2)</sup> ينظر للتقصيل في مسألة تعرف كمال أبو ديب على التفكيك وسبقه العرب الآخرين في ذلك: التفكيكية والنقاد الحداثيون العرب:212-213، وحضور التفكيك، جابر عصفور:17، ونقد الحداثة:19 و28-29، وجماليات التجاور أو تشابك الفضاءات الإبداعية، كمال أبو ديب:63، واستراتيجيات القراءة:22، والنظام الأبوي وإشكالية تخلف المجتمع العربي، هشام شرابي:137-.138

ولم تقتصر مهمة المجلات على نشر القبالات وترجعتها، وإنصا نراها هي نفسها تتضمن طريقة اخرى أدعثر فاعلية، وأقرب إلى دائرة التخصيص النقدي، وهي طريقة كتابة (الملف،) النظري، الذي أسبح من الطرائق المتخصصة التي أسهمت في تعميق الاهتمام ب(دريدا) ومنهجيته، بل خلق حالة من الإقبال من لدن القارئ العربي الذي وجدها طريقة تشمل وجهات نظر متشابهة ومختلفة، مما يتهيا له تصور نقدي عن طبيعة تلك المنهجية. ومن ثلك المجلات:

- ١// مجلة (الطليمة الأدبية) المراقية، التي نشرت في عام 1990، ملف تعريفيا عن (دريدا والتفكيك)، وتضمن الملف إسهامات غلب عليها طابع الترجمة. باستثناء مقال(ناصر حلاوي) المعنون(مفاتيح لقراءة جاك دريدا)(1)، الذي قدم فيه تعريفا مقتضبا ب(دريدا)، وقدم(دريدا) وكأنه عالم لغوي، أكثر من كونه نافدا. أما الإسهامات الأخر، فهي ترجمات لنصوص النقاد التفكيكيين الأمريكيين، وفي ضمنها ترجمة نص الحوار الذي أعقب تقديم (دريدا) لبحثه المشهور عن (البنية)؛ وبذلك تكون مجلة (الطليعة) منبرا للتجديد النقدي، إذ قامت بنشر ما هو مغاير للثقافة السائدة،
- ب// مجلة (آفاق عربية) العراقية التي نشرت في عام 1992، الملف النظري (التفكيك-نقد المركزية الغربية)، واحتوى الملف على مجموعة مقالات لنقاد غربيين: الأولى لــ (جوناثان كلـر) بعنوان (التفكيـك)، والثانيــة لــ (رامان سـلدن) بعنوان(تفكيك النظم المعرفية)، والثالثة لـ(بول دي مان) بعثوان(بلاغة العمي-قـراءة جـاك دريـدا لروسـو)، وفي النهايـة مقـال لـ(عبد الله إبـراهيم) بعنوان(المركزية الغربية— إشكالية التكون والتمركز حول الذات)<sup>(2)</sup>.
- ت// مجلة (كتابات معاصرة) التي نشرت في عام 1995 ملفا بعنوان (جاك دريدا-التفكيكية والاختلاف)، وقد تضمن الملف مقالات عدة، لنقاد وكتاب عرب؛

<sup>(1)</sup> ظ: مفاتيح لقراءة جاك دريدا:56-60.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيك نقد المركزيات الغربية:64-85.

ومن تقلف المقالات، مقال(إلهاس لحود) بعنوان(الريادي والهامشي-- تفحصيكية المختلف)<sup>(1)</sup>، ويتضمن الملف أيضا، مقالا له (هيد العزيز بن هوهة) بعنوان(جالف دريدا-- أسلوب وكتابة-- نواهيس المختلف)<sup>(2)</sup>. وهذ الملف نفسه، حوار(هرانسوا أوالسد) مع(دريسدا)، السذي ترجمسه إلى العربية(محمسد مسهلاد)، وهد نشسر بمنوان(الإمضاء واسم الأخر-- يجبب أن يسمهر جنون ما على الفعكس<sup>(8)</sup>، وهذ ضممن الملف نفسسه، قدم(مصملفي الحسمناوي) مقالا متمينزا بعنوان(دويساء الترجعة-- العكتابة، النص الشبح والنص الإيقونة)،

مجلة (النص الجديد) الستي نشرت ملف بعنوان (التشريحية التقويضية مجلة (النف المجديد)، في عام 1996، لعله من اعمق الملفات العربية، في تقديم التفكيك، وقد شارك في هذا الملف مجموعة من النقاد السعوديين؛ وهم (عبد الله الغذامي) و (سعد البازعي) و (ميجان الرويلي) و (معجب الزهراني) و (سعد السريحي). وقد تباينت موضوعات هذا الملف، فمعاولة (سعد البازعي) كانت متمركزة على علاقة استراتيجيات التفكيك بسياق انبثاقها في الغرب، وشروط هذا الانبثاق، والكيفية التي قورب بها التفكيك في النقد العربي، وهو تلق سلبي من وجهة نظر البازعي (5)، وجاء إسهام (الغذامي) على نحو تطبيقي، بعنوان (القارئ المختلف تشريح المفهوم)، وفيه يتجه الناقد صوب نظريات القراءة، بالمعنى (الأمبرتوايكي) أكثر من اتجاهه إلى (دريدا)

<sup>(1)</sup> ظ: الريادي والهامشي- تفكيكية المختلف، إلياس لحود:4-5.

<sup>(2)</sup> ظ: جاك دريدا- أسلوب وكتابة- نواقيس المختلف، عبد المزيز بن عرفة:7-11.

رد) ط: الإمضاء واسم الآخر- يجب أن يسهر جنون ما على الفكر، جاك دريدا:19-29. وينبغي أن (3) ظ: الإمضاء واسم الآخر- يجب أن يسهر جنون ما على الفكر، جاك دريدا:67-29-67: نشير إلى أن هذا الحوار هو نفسه المنشور في كتاب مسارات فلسفية، ترجمة محمد ميلاد:67.

<sup>(4)</sup> ظ: دريدا: الترجمة – الكتابة، النص الشبح والنص الإيقونة، مصطفى الحسناوي: 12-14 علمًا سبيل المثال.

<sup>...</sup> (5) ظا: محور التقويض.. أم تقويض المحور، سعد البازعي:190 على سبيل المثال.

الياس التاني، ما بعد المبنيوية

وأتباعه 11. ويتعيز مقال (ميجان الرويلي) المعنون بـ (التقويضية) عن أحوانه. باستعراض تبدو عليه روح من المنافحة الغيورة عن التفكيك، والمحاولة .. باستعراض تبدو عليه الرغم من أنه ظل مخلصا لأن يسميها بالتقويضية ت. حري إلى التعريف به، على الرغم من أنه ظل مخلصا لأن يسميها بالتقويضية ت. حتى يخ كتابه (قضايا نقد ما بعد بنيوية) (3).

وينبغي أن نشير إلى أن مجلتي (كتابات معاصرة) و(النص الجديد) مشت الاتجار التفكيكي في المنقد العربي، خير تمثيل، فهناك علاوة على الملفين المذكونين في أعلار مجموعة مقالات، ولاسيما أعداد العقد التسعيني من القرن العشرين، و هذه المقالات جميعها، عملت على تعميق الاهتمام بقراءة التفكيك، والتعريف بـ (جاك دريدا) نقري. مما شجع على انتشار الفكر الاختلافي في النقد العربي الحديث.

ج// مجلة (ابداع) القاهرية التي قدمت ملفا واسعا حول (دريدا)، وذلك بمناسبة زيارة (دريدا) للقاهرة في منتصف فبراير من عام 2000؛ تلك الزيارة التي أيقظ فيها (دريدا) لدى المفكرين والنقاد المصريين خاصة، والعرب عامة. أهمية الفكر الاختلافي، بوصفه رؤية جديدة مهمتها الأساس البحث عن الجانب الآخر من العقل، وهو جانب (اللامعقول) الذي بقي سبجين سلطة العقل، ومركزيته التي هيمنت عليه ووأدته، وببروز ذلك الجانب يمكن وضع حد لعيوب الجانب الأول/العقل وخروقاته.

وقد احتوى الملف على إسهامات متنوعة ، منها ما يدخل في باب الإعجاب والانبهار . والوصف النقدي لمحاضرة (دريدا) في مصر ، كما جاء في مقال (حسن طلب) المعنون بردريدا في مصر)<sup>(4)</sup> ، ومنها ما جاء على هيأة مقالات ترجمية لنصوص (دريدا) ، ومثل ذلك (كاميليا صبحي) في ترجمتها لنص مقال (دريدا) المعنون بـ (الإيمان والمعرفة مصدرا

<sup>(1)</sup> ظ: القارئ المختلف:268 على سبيل المثال.

<sup>(2)</sup> ظ: التقويضية، ميجان الرويلي:230 على سبيل المثال.

<sup>(3)</sup> ظاء قضايا نقدية ما بعد بنيوية ،206.

<sup>(4)</sup> ظا: دريدا في مصر، حسن طلب؛ 4-5.

### الضمثل الأول

الدين)(1)، وكذلك ترجمتها الأخرى لقال(إلى موميا(ابو جمال))(2)، وترجمتها لنص (إليزابيث رودينسكو) عن (دريدا- التحليل النفسي يقاوم)(1). كما قامت المترجمة ذاتها، وبالملف نفسه، بترجمة نص الحوار الذي اجراه(توماس اشوير) مع (دريدا) تحت عنوان (اليسار هو الرغبة في تأكيد المستقبل)(4). أما باقي الإسهامات فكانت تنصب في مجال التأليف المقالي، وتجلى ذلك في مقال (محمد علي الكردي)(جاك دريدا وفلسفة التفكيك)(5). ومن المقالات ما جاء وصفا يدمج بين حياة (دريدا) الشخصية، وتحولاتها، وبين منهجيته، مثل مقال (مجدي عبد الحافظ) بعنوان (جاك دريدا بين مشوار الحياة والتفكيك)(6).

- 5)) طريقة الجريدة: إلى جانب ذلك، عضدت الصحف والجرائد مهمة بث الوعي الاختلافي في الساحة النقدية العربية، فكان عملها لا يقل شأنا عن مهمة المجلات والطرائق الأخر، في نشر المقالات التي أسهمت بتحقيق القبول النقدي لأكثر عدد ممكن من القراء العرب. ومما يطالعنا في ذلك:
- (أ) جريدة (الأيام) البحرانية التي نشرت مقالات، تصب في بيان أثر (دريدا) في كتابات الثقافة العربية، ومن ذلك مقالاتها المتعددة التي تبين اهتمام النقاد العرب بالاستراتيجية التفكيكية؛ ومن هذه المقالات ما نشره (محمد أحمد البنكي) المتخصص بالتفكيك في البحرين من مثل: (قرين التفوق كمال أبو ديب) في عام 1994، بجزأين، وبعددين مختلفين من العام نفسه،

<sup>(1)</sup> ظ: الإيمان والمعرفة مصدرا الدين، جاك دريدا:6-7.

<sup>(2)</sup> ظ: إلى موميا أبو جمال:8-12.

<sup>(3)</sup> ظ: دريدا- التحليل النفسي يقاوم، إليزابيث رودينسكو:125-126. وينبغي الإشارة إلى أن هذا المقال هو نفسه متضمن في كتاب(ماذا عن غد؟):293.

<sup>(4)</sup> ظ: اليسار هو الرغبة في تأكيد المستقبل، جاك دريدا: 36-51.

<sup>(5)</sup> ظ: جاك دريدا وفلسفة التفكيك، محمد علي الكردي:20-35.

<sup>(6)</sup> ظ: جاك دريدا بين مشوار الحياة والتفكيك:13-19.

الباب الثاني؛ ما بعد البنبوية

وفيها يحاول الباحث، استشفاف الإحساس الذي يهيمن على فكر (ضمال أبو ديب) القاضم بالتفوق<sup>(1)</sup>.

وقدم (البنكي) مقالات في الجريدة نفسها، من مثل (اطياف دريدا في ترجمة إلى العربية - دفع علاقة النص بالواقع إلى اقصى المنطقة الشائكة)، في عام 1995، وهيه يتساول علاقة التفكيك بالماركمية ومدى اقترابه منها (2). وفي العام نفسه، قدم مقالا بعنوان (احتفاء بـ (منحة الموت) دريدا بين موت ودين). وموضوع المقال مستقى من كتاب (دريدا) (أطياف ماركس) الذي تناوله (البنكي) في المقال السابق، وهذا المقال يكشف عن قضية يشدد (دريدا) عليها، وهي تعلم العيش، والبقاء أو الاستمرار الذي استأثر باهتمام (دريدا)، والذي امتدت دلالاته إلى مفهومات مركزية في عمله التفكيكي مثل (الأثر) و (الطيفي) (3). ولعل من اللافت أن يلتقي (دريدا) منا بمفكرين يهود في التشديد على موضوعة (البقاء)، الموضوعة الشائعة في الكتابات اليهودية حول الهولوكوست على موضوعة (البقاء)، الموضوعة الشائعة في الكتابات اليهودية حول الهولوكوست بشكل خاص، كما في التحليل النفسي والنقد الأدبي والفلسفة، بالإضافة إلى الأدب.

ويستمر (البنكي) بنشر مقالاته التفكيكية واحدة تلو الأخرى من دون انقطاع. ففي عام 1997، يطالعنا بمقالة (من اللوغوس إلى اللوغوسنتريزم)، وفي عام 1997، يكتب مقالا بعنوان (مصطفى ناصف يخاصم جاك دريدا)، وفيه يشير الباحث إلى تحامل (ناصف) تجاه (دريدا)، واستراتيجيات الاختلاف. وفي عام 1998، قدم مقالا، أشبه بالمحاكمة النقدية، والسؤال الاستفهامي، بعنوان (هل كان عبد الحليم عطية يقرأ دريدا فعلا؟)، وفي العام نفسه ينشر مقالين: الأول يصب في مجال الهجومات النقدية التي تعرض لها (دريدا) من قبل عدد من النقاد العرب، واستقبالهم النقدي وفهمهم لعطياته، فكان بعنوان (عذابات دريدا في صحبة كمال أبو ديب وعبد العزيز حمودة كيف يصنع العرب آخرهم

<sup>(1)</sup> ظ: قرين التفوق كمال أبو ديب1-2، محمد أحمد البنكي:14 على سبيل المثال.

<sup>(2)</sup> ظ: أطياف دريدا في ترجمة إلى العربية: 9 على سبيل المثال، ومن مقالاته الأخر: احتضاء بـ (منحة الموت) دريدا بين موت ودين،

<sup>(3)</sup> ظ: احتفاء بـ (منحة الموت):12-13 ، وبيان الأطياف:33.

النقدي؟)(1)، والثاني بعنوان (بول دي مان بترجمة سعيد الفانمي)(2)، وفي عام 2000 بضع (البنكي) مقالا عن (عبد الملك مرتاض ومصطلحه المضطرب)(3).

ولم يكن (البنكي) وحده الذي ينشر في جريدة (الأيام) هذه، عن التفكيك، وإنما شاركه في ذلك الطرح نقاد تقبلوا الطرح التفكيكي وتبنوه، وبعد ذلك حاولوا بث أفكاره إلى العامة. ومن هؤلاء (حسام أبو أصبع) الذي نشر مقالين في عام 1997؛ الأول (فضاء التفكيك- مركزية الصوت/ مركزية العقل)، والثاني (فضاء التفكيك- التفكيك ممارسة سياسية لتقويض البنى السياسية). وفي المقال الأول، رسم الباحث حدود التفكيك، ورأى أن (دريدا) شخص فكرة الميتافيزيقا المهيمنة على الفكر الغربي، والتي تمحور حولها هذا الفكر دون الاقتراب منها وتفكيكها (4)، أما في مقالته الثانية، فأراد الباحث أن يبين أن تفكيكية (دريدا) تتوخى النقد والتفكيك وقلب المعادلات والثنائيات، والتحرك نحو المناطق المسكوت عنها في فضاءات النصوص (5).

ومن المقالات المهمة التي نشرتها جريدة (الأيام) مقال لـ(عبد الله جناحي) بجزأين، في عام 2000، بعنوان (دريدا مفككا للميتافيزيقا)، وأصل المقال تعليق على مقال (علاقة سلطة المعنى - دريدا مفككا للميتافيزيقا) للباحث (محمد مطواع). المنشور في مجلة (فكر ونقد) في العام نفسه. والواقع أن مقال (جناحي) كان وصفا لعمل (دريدا) التفكيكي 60.

<sup>(1)</sup> ظ: عذابات دريدا في صحبة كمال أبو ديب وعبد العزيز حمودة: كيف يصنع العرب آخرهم النقدي؟، محمد أحمد البنكي: 13.

<sup>(2)</sup> ظ: بول دي مان بترجمة سعيد الغانمي، محمد أحمد البنكي:16.

<sup>(3)</sup> ظ: عبد الملك مرتاض ومصطلحه المضطرب، محمد أحمد البنكي: 11.

<sup>(4)</sup> ظ: فضاء التفكيك- مركزية لصوت/مركزية العقل، حسام أبو أصبع:10.

<sup>(5)</sup> ظ: فضاء التفكيك- التفكيك ممارسة سياسية لتقويض البنى السياسية، حسام أبو أصبع:12-

<sup>(6)</sup> ظ: دريدا مفككا للميتافيريقا(1-2):26. ودريدا مفككا للميتافيزيقا(2-2):14-12.

الباب الثاني، مِا بعد البنيوية

(ب) جريدة (الحياة) التي قدمت مقالات متنوعة، تعنسي جميعها نحو اتحاد واحد.
يصب في مجال تحقيق التقبل النقدي لناسطة التنديبات النقدية. ومن هذه
المقالات، ما جاء على هيئة مراجعة لحسّاب، من مثل، مراجعة (أطباف
ماركس) عند صدوره بالفرنسية، إذ حسّب (شربل داغر) في تعام 1993،
مقالا بعنوان (جاك دريدا- أطباف ماركس تخيم هوق أوروبا)، وهيه يحتشف
الباحث عن اهتمام (دريدا) بـ(ماركس) من زاوية منهجه (ا).

وكتب (عبد السلام بنعبد العالي) مقالا بعنوان (الترجمة إلى العربية خصوصا) في بعض مسائلها المتصلة بالمنهج والدلالات جهد ثقافي ما بين خيانة .. وخيانة مضاعفة) . في عام 1994 (2) ، مشيرا فيها إلى مهمة الترجمة في تعدد الدلالات ، وإقصاء المعنى الأوحد ، من أجل بزوغ لعبة الاختلاف في الدلالات . وبعد ذلك ، قدمت (الحياة) ترجمة لمقال (دريدا) (ما الشعرة) الذي ترجمه إلى العربية (محمد بنيس) في عام 1995 (أقلى وفي العام نفسه كتب (وضاح شرارة) تعليقا على اضطلاغ (دريدا) بمهمة الدفاع عن المناضل الأمريكي عنوان (موميا أبو جمال) وحقه في تعليق الحكم بالإعدام ، فكانت المقالة تحت عنوان (جاك دريدا . محاميا عن موميا أبو جمال وخطيبا ساخرا) (أقلى وقد يبدو عنوان المقالة بعيدا عن حقل الستغالنا النقدي ، غير أن الحقيقة هي أن (دريدا) الشتغل على قضية (الإعدام) ، في ضوء مفاهيمه التفكيكية ، ولهذه القضية علاقة بالدين ، ومفهوم السياسي الذي يستمد فكرة الحق من الدين ، وما بينهما هو تحالف الدين ، والحكم السياسي الذي يستمد فكرة الحق من الدين ، وما بينهما هو تحالف يسميه (دريدا) تحالف لاهوتي – سياسي أو لاهوتي – قضائي – سياسي (5) ، وقد كسب ود كثير من الأنصار الذين يلتقون معه في ضرورة إلغاء أو تعليق الحكم بالإعدام .

<sup>(1)</sup> ظ: جاك دريدا: أطياف ماركس تخيم فوق أوروبا، شريل داغر:أ.

<sup>(2)</sup> ظ: الترجمة (إلى العربية خصوصا) في بعض مسائلها المتصلة بالمنهج والدلالات: جهد ثقافي ما بين خيانة.. وخيانة مضاعفة، عبد السلام بنعبد العالي: 17.

<sup>(3)</sup> ظ: ما الشعر؟ 11.

<sup>(4)</sup> ظ: جاك دريدا.. محاميا عن موميا أبو جمال وخطيبا ساخرا، وضاح شرارة:19.

<sup>(5)</sup> ظ؛ ماذا عن غد:247–291.

ثم كتب (عبد الوهاب المسدى) مقالا بعنوان (حماليات ما بعد الحداثة المنطومات الجمالية في عصر التحديث والحداثة)، في عام (1900، وفيه آخذ (المسبري) يربط بين ما بعد الحداثة والتفكيك، بعلاقة ترادف وتلازم تجعل "منعمة تندئيك ثائي مترادفة مع مصطلح ما بعد الحداثة. ففكر ما بعد الحداثة فنكر تقويضي معاد للعقلائية وللتعليات، سواء كانت دينية أم مادية "(1)، لتنتهي بذلك النزعة الدينية ومركزية العقل التي تستند إلى وجود الإله، والنزعة الإنسانية ومركزيتها التي تستند إلى اسبقية الذات الإنسانية على الطبيعة، لنصل إلى نهاية حقيقية لكل أنواع الميتافيزيقا(2).

وإلى جانب هذه المقالات، نشر (علي حرب) مقالا بعنوان (طرابيشي والجابري- من ينفي من ؟) في عام 1997 أن مشتغلا في ضوء اطروحات المشروع التفكيكي أن ونشر (شربل داغر) مقالا في عام 1997 بعنوان (كتاب أحادية اللغة لدى الآخر جاك دريدا يدافع عن التخالط والتلوث، إلا في لغة يعتبرها وعدا مستمرا). والمقال عرض أفكار (دريدا) عن (الخطيبي) وكتابه (حب مزدوج اللغة)، التي رأى فيها أن (الخطيبي) اتخذ من لغته الأم، أما له، وجعلها الأصلية (ق. وفي واحدة من إسهامات (جابر عصفور) في مجال متابعة التطور النقدي في الساحة العربية، قدم مقالين؛ الأول بعنوان (حضور التفكيك)، في عام 1999 أن الثاني، بعنوان (انتشار دريدا) أن في عام 2000.

وهناك نماذج مقالية ومحاولات أخر قدمتها (الحياة)، أسهمت في انتشار الأدبيات التفكيكية وتداولها، وإثراء القراء العرب بما هو مختلف ومغاير.

<sup>(1)</sup> جماليات ما بعد الحداثة (1) المنظومات الجمالية في عصر التحديث والحداثة: 11.

<sup>(2)</sup> ظ: من:11، واليهودية وما بعد الحداثة:109.

<sup>(3)</sup> ظ: طرابيشي والجابري منْ ينفي منْ؟، على حرب:20.

<sup>(4)</sup> ظ: من:20 على سبيل المثال.

<sup>(5)</sup> ظ: كتاب أحادية اللغة لدى الآخر – جاك دريدا يدافع عن التخالط والتلوث، إلا ي لغة يعتبرها وعدا مستمرا، شربل داغر:19.

<sup>(6)</sup> ظ: حضور التفكيك.

<sup>(7)</sup> ظ: انتشار دریدا، جابر عصفور:19.

(ت) جريدة (الرياض) السعودية التي كانت لها مهمة رواج التفكيكية في الخطاب النقدي السعودي، ولاسيما في تسعينيات القرن الماضي. ففي عام 1993، نشر ملحق ثقافة اليوم بجريدة (الرياض) حوارا مع الناقد (كمال أبو ديب)، أجراه معه (عبد الله السمطي). وقد انطوى الحوار على جملة من النقاط والآراء، أهمها دفاع النقد عن مفهوم (الاختلاف)، ومقولة (التناقض)، و(المفارقة الضدية)، بوصفها مفاهيم تشكل جوهر العمل النقدي. وكما شدد الناقد على أهمية تلك المفاهيم، ليس في تفكيك التمركز الغربي وحده، كما أراد بذلك (دريدا) فحسب، ولكن لا بد من خلخلة التمركز العربي حول الغرب؛ لأن هناك تمركزين، الأول هو التمركز الغربي حول ذاته، والثاني هو التمركز الغربي العربي العربي.

وقدم(ميجان الرويلي) مقالا بعنوان(جيل النقاد العرب الحديث) في عام 1996، تناول فيه السجالات النقدية حول مصطلحات التفكيك، متناولا ترجمة(جابر عصفور) لكتاب (النظرية الأدبية المعاصرة) لـ(رامان سلدن). وجاء هذا المقالفي أعقاب المعركة النقدية حول ترجمة مصطلح الجراماتولوجيا بعلم الكتابة، كما يرى(جابر عصفور)، أما (الرويلي) فيصر، هو وزميله (البازعي)، على ترجمته بالنحوية (2).

وفيه يبين المقصود بـ (الملحق) في إجرائية (دريدا)، وموقعه في مركز الممارسة التفكيكية، وفيه يبين المقصود بـ (الملحق) في إجرائية (دريدا)، وموقعه في مركز الممارسة التفكيكية، ومصدر استقاء (دريدا) ذلك المصطلح<sup>(8)</sup>، وقام (محمد بن عبد الله آل عبد اللطيف) بنشر مقالين؛ الأول بعنوان (الترجمة واغتيال الأصل)<sup>(4)</sup>، والثاني (اغتيال الأصل)<sup>(5)</sup>. وفي عام 2000، نشرت مقالا لـ (إبراهيم أصلان) بعنوان (التفكيكية ومسائل أخرى)<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظ: كمال أبو ديب، حوار أجراه: عبد الله السمطي، ملحق ثقافة اليوم: 33.

<sup>(2)</sup> ظ: جيل النقاد العرب الحديث، ميجان الرويلي:30-31.

<sup>(3)</sup> ظ: منطق الملحق، عبد الرحمن حمد المنصور:33–35.

<sup>(4)</sup> ظ: الترجمة واغتيال الأصل، محمد بن عبد الله آل عبد اللطيف:34-35.

<sup>(5)</sup> ظ: اغتيال الأصل:23-26.

<sup>(6)</sup> ظ: التفكيكية ومسائل أخرى، إبراهيم أصلان: 31-32.

(ث) جريدة (أخبار الأدب) المصرية التي كانت تمارس مهمة نشر فلسفة التفكيك، مساندة بذلك مهمة المجلات والكتاب النقدي، من أجل بلوغ هدف التقبل النقدي الذي يؤدي، بالنتيجة، إلى عملية تغيير، ليس بطريقة القراءة للنصوص، التي ورثناها من جيل إلى جيل دون نقد تحليلي، فحسب وإنما بخلق حالة من (اللاثبات) تتعدى حدود المطابقة والجاهزية إلى التأسيس في المختلف في بنية العقل العربي ومنظومته المتكررة. ففي عام 1996 كتب (محمد علي الكردي) مقالا بعنوان (جاك دريدا وقضية الابتكار)، تتاول فيه قضية الابتكار/الإبداع من وجهة نظر (دريدا) (1).

وتأتي مشاركة (عبد الوهاب المسيري) بنشر مقال له بعنوان (انفصال الدال عن المدلول وما بعد الحداثة (2) تراقص الدوال)، في عام 1997. وفيه يقرأ (المسيري) (دريدا) من منطلق إرثه اليهودي؛ ذلك الإرث الذي تحول (دريدا) بفلسفته التفكيكية إلى الحاخام المنزلق (2).

وعملت (أخبار الأدب) على متابعة السجالات النقدية حول الحضور التفكيكي في الساحة النقدية العربية، وموقف النقاد من ذلك الحضور، وتجلى عملها ذلك من خلال نشر المقالات السجالية بين النقاد، ومن ذلك، مقال (جابر عصفور) المعنون (حشف كيلة: كتاب (المرايا المحدبة) سقطة علمية وإليكم الدليل)، وفيها يرد على أطروحات (حمودة) في كتابه (6).

6)) طريقة الدعوة: إذا تناولنا الجهد العربي الذي يرغب في نشر الأدبيات التفكيكية وتداولها، نستشف أن نهاية الثمانينيات ومطلع التسعينيات من القرن الماضي، تمثل البداية الجادة للخروج من السكون المعرفي والنقدي الذي سجن الثقافة العربية في ضمن أنساق مؤدلجة لا تتعدى ما هو مقرر لها؛ ولهذا

<sup>(1)</sup> ظ: جاك دريدا وقضية الابتكار، محمد علي الكردي:25.

<sup>(2)</sup> ظ: انفصال الدال عن المدلول وما بعد الحداثة(2) تراقص الدوال، عبد الوهاب المسيري:24-25، واللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوجود، عبد الوهاب المسيري:139و157.

<sup>(3)</sup> ظ؛ المرايا المحدبة: 6، وانطباعات شخصية عن معركة غير مجدية، فؤاد زكريا: 14، والسجال بين الدكتورين (حمودة) و(عصفور) معركة خاسرة للطرفين، شوقي بغدادي: 14، وعلى هامش معركة المرايا المحدبة، محمود أمين العالم: 14.

وجد كثير من النقاد والمثقفين أن التفكيك خير إجراء للتحول والاختلاف. فعلاوة على ما ذكرناه من الطرائق الإرسالية التي شهدت اهتماما بالغا ب(دربدا)، نبرى أن هنذا الاهتمام بلغ ذروته الفعلية في طلب خناص إلى(دريدا) لزيارة البلاد العربية، ففي عام1989، وفي أعقاب نشر منتخبات (دريدا) التي ترجمها (كاظم جهاد) في ضمن الكتاب المشهور (الكتابة والاختلاف)، قامت دار توبقال، بالتنسيق مع المراكر الثقافية الفرنسية في المغرب، بدعوة (دريدا) لإلقاء أربع محاضرات في كل من جامعتي (الرباط) و(فاس) للمدة من (13) إلى(18) فبراير من العام المذكور. وقد حققت زيارة(دريدا) هذه حالة من التقبل النقدي الواسع، بل ربما يمكننا القول إنها زيارة حققت تقبلا نقديا لدى المتلقين العرب، بصورة مباشرة، وسريعة، أكثر مما حققته الكتب النقدية والمجلات والصحف، وعلى مدى عقد ونصف، ولعل وصف الصحف المغربية لهذه الزيارة بالحدث أو التظاهرة الكبرى، خير برهان لما نذهب إليه. فكانت "هذه الزيارة احتضالا فلسفيا كبيرا تتبعه وشارك فيه جمهور من المثقفين المغاربة من مختلف المشارب والاهتمامات، حيث كانت، أي الزيارة، مناسبة لتجديد العلاقة مع الفلسفة وأسئلتها، في زمن ساد الاعتقاد فيه بأن الفلسفة أصبحت تمثل خطابا معزولا في الواقع الثقافي العربي بخاصة" (أ).

ولعل طلب تكرار الزيارة، يدل على التقبل الإيجابي تجاه الخطاب التفكيكي، ففي عام 1996، قام بزيارة أخرى إلى المغرب. وقد التف حوله جمهور واسع من الباحثين والطلبة، وفئات عامة، وكانت متابعة الصحف لهذه الزيارة، تمثل إسهامات إعلامية في طرح الأسئلة عليه، فكانت هذه الزيارة بمثابة "لقاء فكري هام من تنظيم المعهد الجامعي للبحث العلمي بتعاون مع السفارة الفرنسية والمعهد الدولي للفلسفة. مدرج المدرسة المحمدية للمهندسين بالرياط يمتلئ عن آخره، أساتذة، باحثون، كتاب، مثقفون وصحافيون جاؤوا للاستماع إلى محاضرات عزرتاريخ الكذب وتأملات في السياسة). يحضر جاك دريدا الفيلسوف، وعلى غير عادة أهلنا في

<sup>(1)</sup> دريدا عربيا 202، وينظر مصدره هناك.

استقبال المفكرين والمبدعين، تتزاحم عدسات الكاميرات وأجهزة التسجيل على المنصة، وينطلق تصفيق حاركان الأمر يتعلق بنجم من نجوم العصر (١٠).

وقد لمس نقاد مصر اثر هذه الطريقة، فقاموا بتوجيه دعوة إلى (دريدا) للمشاركة في المؤتمر الدولي الخاص عن(التفكيكية)، في عام1997، غير أن(دريدا) اعتذر عن الحضور يومها، ولبي دعوة أخرى في منتصف فبراير من عام2000، والقي(دريدا) محاضرة عن (مستقبل التفكيك والعلوم الإنسانية في جامعة الغد)، وترجمت المحاضرة إلى العربية: الأمر الذي جعل دائرة التقبل النقدي تتسع كثيرا. وقد وصف أكثر من باحث ومتتبع تلك الزيارة، فالباحثة (منى طلبة) ترى أنها زيارة "عرفت نجاحا لا نظير له في التاريخ النشط للمجلس الأعلى للثقافة، فكانت تتويجا لجهود حقيقية بذلها العاملون في المجلس والمثقفون المصريون"(2)، وأكد (عزت القمحاوي) أهمية تلك الزيارة، بوصفها إيذانا بالتغيير النقدي والتعليمي، فيقول: "جاءت زيارة جاك دريدا مرآة وقف أمامها المشتفاون بالفكر في مصر، ليتأملوا تاريخا من الفوضي والكسل عانته الثقافة المصرية، منذ فقدت الجمعة حيويتها.. الحضور الحاشد كان سعيا للفهم، وبدا واضحا أنه ليس من الحاضرين من هو متخصص أو قارئ لكل آثار هذا الرجل. وهو عيب لا يشين الحاضرين أنفسهم بقدر ما يشين نظاما جامعيا تحول إلى نظام للتعليم الإلزامي، فضاعت فرصة التخصص، وأصبح على كل أستاذ أن يعرف شيئًا عن كل شيء من أجل الخطابة في التجمعات الكبيرة من طالبي رخصة محو الأمية"(3). ولم تكن الثقافة المصرية وحدها التي تعاني من الاجترار والتكرار، وإنما كثير من الثقافات العربية التي تحولت معها مهمة الجامعة من كيان يعمل على تطوير المجتمع، بوصفها القناة الأولى المطالبة بالإسهام في بناء الشباب المثقف القادر على النقد والابتكار، واستيعاب متغيرات العصر وتمثلها من أجل البناء، إلى مهمة باهتة لا قيمة لها وهامشية، وكأن العملية مخطط لها، بل هي كذلك بالفعل؛ لأن التجديد

<sup>(1)</sup> جاك دريدا يحاضر في الرباط عن: تاريخ الكذب وتأملات في السياسة، محمد بنعبد القادر:4-5.

<sup>(2)</sup> الفيلسوف الفرنسي ولد في الجزائر وغادرها شابا ولم يتعلم العربية. جاك دريدا: ثقافة التفكيك تختلف من بلد إلى آخر، منى طلبة:16.

<sup>(3)</sup> أجراس دريدا، عزت القمحاوي:9.

والاختلاف عما هو مسائد من الخطابات، لا يمسكن أن يتم من دون حوار بين الأطراف الراغية بهذ دلك، عما يخلق حالة من القلق لدى الخطاب المهيمن الذي وضع كثيرا من الحواجز سكي لا تتعقق استراتيجية الاختلاف؛ لكونها استراتيجية حوارية تواصلية، تقوم على إيثاع التحول والمجاوزة.

ومما سبق، يتضع جلها الرغبة العارمة عند اغلب نقادنا العرب في البحث عن فلسفة الاختلاف، بوصفها فلسفة فائمة على المساءلة والخلخلة والحضر، وهي لا تقتصر على موضوع المساءلة المتمثل في مختلف القضايا التراثية والمعرفية فحسب، بل تهتم بالسوال فغسه: ذلك أن ما يمهز فلسفة التفكيك، هو ابتداؤها بالسوال، ورفضها التفكير من خارج داثرته، ولمل توسل المثقف والناقد العربي بهذه الطرائق كلها، دليل على البحث عن حقه في الاختلاف، والسؤال في نظام فكره، وتتجلى قوة السؤال في إحراج الخطاب السائد وكشف ما يضمره داخل الأحداث الكبرى للفكر.

# البنيوية وما يعدها النشاة والنقيك

الفصل الثاني الأدوات الإجرانية لا بعد البنيوية



# الفصل الثاني الأدوات الإجرائية لما بعد البنيوية

من أجل تحقيق التقبل النقدي لأطروحات المنهجية التفكيكية، قام(دريدا) بتوضيح وجهة نظره من خلال مجموعة من المفهومات الإجرائية التي تتسم بخصائص غير ثابتة. ويمكن تحديد التفكيكية بوصفها الحقل الذي يسمح بنمو تلك المفهومات الرجراجة وغير المستقرة، التي تملك القدرة على الاغتناء مع كل ممارسة قرائية. ولما كانت التفكيكية تتميز بتغايرها وتباينها عن آليات القراءة الأخرى في الرؤية والمنهج والمقصد، ومن ثم تقف على النقيض من كل منهجية ثابتة ساعية على الاستقرار، فإنها اجترحت عناصر إجرائية ومقولات إشكالية في الأساس، شبيهة بطبيعة التفكيك ذاته. ومن هنا، كانت معظم الأدوات التي نمت وتتمو وتتطور في ظل التفكيك، تتمتع بهذه الطبيعة من الانفتاح على دلالات متنوعة ومختلفة في الوقت ذاته، فهي لا تركن إلى دلالة

ومن أبرز تلك العناصر الإجرائية التي أرساها (دريدا) للخروج على المنهجيات السابقة، والخروج على التأسيسية الثابتة، الاختلاف، والتمركز حول العقل، والكتابة وهناك -علاوة على ذلك- عناصر إجرائية أخر مثل (الحضور والغياب، والانتشار، والمكمل، والأثر) تم الحديث عنها بصورة متفرقة كلما استدعى الأمر ذلك، في أثناء الحديث عن هذه العناصر، لصعوبة الفصل ولعدم اتضاح الصورة إلا بوساطة الحديث المشترك عنها. وسيشغل الحديث عن كل عنصر من العناصر الثلاثة مبحثا خاصا به:

# المبحث الأول

### الاختلاف

إن مفهوم الاختلاف(Difference) عند (دريدا) لا يحيل إلى الفعل أرجا (Differ) ، وإنما يحيل إلى الفعل أرجا (Difference) . وإنما يحيل إلى فعل ميّز (Differencier). والمعنى المزدوج للاختلاف عنده، يشير إلى أمرين؛ الأول فعل يراد به التأجيل إلى ما بعد، وأخذ الزمن بالحسبان في عملية تتضمن حسابا

الباب التاني، عابعه البنيوية المتياطا، وكلها مفهومات تشير إليها كلمة التأجيل اما افتصادبا من دون مهلة، تأخيرا، احتياطا، وكلها مفهومات تشير إليها كلمة التأجيل اما الأمر الثاني ومعنى باين/اختلف، وهو الأكثر قبولا وشيوعا، للتحقق: ألا يكون مطابق، الأمر الثاني ومعنى باين/اختلف، وهو الأكثر ومن اللازم أن يحدث بين العنسين، أي بسين التأجيل والا بكون اخر، غيرية من التباين أو من النفود، ومن اللاقاحة وثيقة بسين المعنسين، أي بسين التأجيل وبشكل سعريع وديناميكي فاصل (أ). والعلاقة وثيقة بسين المعنسين، أي بسين التأجيل والاحتلاف، إذ ليس هناك حتى خص حاضر - مضى، نص ماص وكانه كان حاضرا، إن النص اللاواعي.. يتكون من أرشيفات، هي دوما، وي الآر. منسوخات، هي خطوط ببارزة أصلية مرشوعة "2). فالملاحظ منا - أن(دريدا) يشير على ما يعرف بالاختلاف، فالكلمات أو العلامات، أو الدوال لا يمكن تعرف معانيها، والإحاطة بها، إلا من خلال الاختلاف؛ ذلك لأنه هو ما يجعل لهذه الدوال معنى، ولكن في الوقت ذاته ليس لها معنى محدد دقيق، وأنه لا يقينيات قطعية داخل النص، نتيجة لهذه التعارضات، مما يفضي إلى القول بـ (اللامعنى واللانص)، تحت اسم الاختلاف والإرجاء والتأجيل، بتلك المفهومات المشار إليها في أعلاه، من خلال التوجه إلى ما لا يمكن حسمه؛ والتأمر الذي يؤدي إلى التعدد والتشتت، و(اللايةين) والتردد أحيانا.

إن مفهوم الاختلاف في ضوء فلسفة التفكيك-إذا- يشتغل على تعارض الدلالات، فهناك العلامات التي تختلف كل واحدة منها عن الأخرى، وهناك المتوالية المؤجلة من سلسة العلامات (اللانهائية). وهكذا يخرج المصطلح من حدود دلالته المعجمية، ويكتسب دلالة اصطلاحية، وذلك عبر إحداث تغيير إملائي في كلمة الاختلاف بتحويل حرف (e) إلى التصبح الكلمة هكذا Differance، مستفيدا في ذلك التحويل من منطق اللغة الفرنسية الذي يمنح اللاحقة (ance) معنى الفعل وطاقته، أي ما يقابل المصدر في اللغة العربية، فالكلمة التي يستعملها (دريدا)-إذا- تتضمن معنى الإحالة والإرجاء والتأجيل (أقلف وهذا المفهوم هو المهم للممارسة التفكيكية النقدية للنصوص الأدبية، إذ يتمحور حول كون العلامة (الكلمة) في النص الأدبي ترجئ دلالتها مع كل قراءة، ويترتب على ذلك أن

<sup>(1)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:38.

<sup>(2)</sup> من:95.

<sup>(3)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف: 31.

القصل الثاثي

الملاشة اللغوسة بين سبياتها الندسي، إنما تامالي على التحديد، أي تحديد الدلالة، وهنو السبس الذي جعل(دريدا) يحدث تغبيرا مي تسلمة الاختلاف، وذلك لثلائم هذا المعنس؛ معنى

إن الإخلاف يوضح لنا علاقة اللغة بالعالم والمرجع الذي تحيل إليه من حيث كون اللغة حضورا برسم الإرجاء، الذي هو "عكس الحضور، أي انتا حين تعجز عن الإثبيان بشيء أو بفكرة، فنحن نشير إليها بكلمة، ومن ثم فنحن نستخدم العلامات موقتا ريثما نتمكن من الوصول إلى الشيء أو الفكرة، وعلى هذا فإن اللغة هي حضور مرجأ للأشياء والمعاني، ولا يمكن إذن افتراض حضورها في وجود اللغة"(1). وبهذا الفهم لمنس الإرجاء يقصبي (دريدا) ميتافيزيقا المعنى عن الاستقرار في النص؛ وهذا ما يجمل مفهوم الإرجاء ينطوي على مفهوم آخر؛ وهو مفهوم(الانتشار) الذي يبدو على علاقة وثبقة بالنص الأدبي، ومفاده أن النص الأدبي لا ينفك ينتشر، ويتبعثر، ويتشطى إلى ما لا نهاية، أي أن العلامة تظل في حالة توالد غير محدود للظلال والمعانى مع كل قراءة. وينتج عن ذلك أن المعنى ليس حاضرا في دليل معين؛ لكونه مبعثرا على سلسلة من الدوال، أي غير حاضر بشكل كامل في أي دليل محدد، وهذا ما يعطيه نوعا من التبعثر بين الحضور والغياب، ويسمي(دريدا) هذه الحالة اللغوية بالتبدد أو الانتشار<sup>(2)</sup>.

إن مفهوم الاختلاف(الدريدي) يختلف عبن مفهومًى الاختلاف السبابقين عليه، المتمثلين عند مفكري الاختلاف، وهما:

نيتشه الذي قارب مفهوم الاختلاف من خلال مفهوم(العود الأبدي)، وهو مفهوم منهجى يهم علاقة القوى فيما بينها. فهذه العلاقة لا تتم انطلاقا من عنصري المواجهة السلب والإيجاب؛ لأن القوة في علاقتها بالآخر لا تنفى اختلافها ولا تدحضه، بل تعلن عنه، وهكذا، همقابل المنهجية الجدلية الهيجلية سيعلن (نيتشه) عن الاختلاف، شريطة أن يدرك هذا المفهوم في شكل اختلاف

<sup>(1)</sup> المصطلحات الأدبية الحديثة:138-139.

<sup>(2)</sup> ظ: اقلمة المفاهيم- تحولات المفهوم في ارتحاله، عمر كركوش:185.

لا ية شكل هوية تكرارية كما يبدو ظاهريا أالنه يعطي لهذا المفهوم اهمية كبرى في منهجه المتحرر من كل نزوع سيكولوجي وانثروبولوجي: ولهذا شإن قوة (العود الأبعدي) هي إرادة الاقتدار التي تريد تحصيل الحقيقة وتؤكد اختلافها: ومن هنا كان يرى أن المتفلسفة حتى (هيجل) ارتكبوا سوء فهم لمعنى الإرادة، أي أنه لا بد من أن تحل فلسفة الإرادة محل التمثل الميتافيزيقي للإرادة، فتسعى إلى إحلال الاختلاف والتنوع لقيم تنبع من منظورية إرادة الاقتدار بوصفها مفهوما يؤكد مبدأ صراع الإرادات من أجل بلوغ الاختلاف والتفاضل.

ب= هيدجر الذي كان للاختلاف لديه علاقة بقضية الوجود. إنه مفهوم أنطولوجي بين الوجود والموجود؛ ولذلك فإن حواره مع الميتافيزيقا، كان حوارا عميقا "لا يبحث في المتون، بقدر ما يستدعي ما لم يفكر فيه الفكر الغربي، وإن كان المتن وحده الذي يسمح للفكر في مساءلة ما لم يفكر فيه. إن الفكر المبتافيزيقي، بقدر ما يحجب حقيقة الوجود، يلفت النظر إلى المسكوت عنه، فهو وإن فكر دون حقيقة الوجود، واستحدث ذهنية تقتلع الوجود اقتلاعا ينفي الألفة الحميمية مع الزمان، فإنه كذلك ليس خطأ ينكر سؤال الوجود. فالميتافيزيقا من حيث هي تاريخ للوجود، قد قامت انطلاقا من قدره، هي في ماهيتها سر الوجود ولكنه سر لم يفكر فيه بعد؛ لأنه ظل سرا مبهما "(2). ماهيتها سر الوجود ولكنه سر لم يفكر فيه بعد؛ لأنه ظل سرا مبهما في استشفاف أسباب طمس حقيقة الوجود، فكل تجاوز يحتاج إلى معرفة ما استشفاف أسباب طمس حقيقة الوجود، فكل تجاوز يحتاج إلى معرفة ما يسعى إلى تجاوزه؛ ولهذا، فإن الحوار مع الميتافيزيقا يأخذ استراتيجية العودة إلى يسعى الى تجاوزه؛ ولهذا، فإن الحوار مع الميتافيزيقا يأخذ استراتيجية العودة إلى الأصل، إذ إنه (اللامفكر فيه)، فما انطوى عليه صدر عنه الوجود. بهذا المعنى

<sup>(1)</sup> ظ: أسئلة الحداثة ورهاناتها في المجتمع والسياسة والتربية، عز الدين الخطابي:116-117.

<sup>(2)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:25.

يصبح الاختلاف مخالفا لمنطق الهوية والأصل واليقين؛ لأنه يمثل الانزياح (1). وبذلك لا تعني العودة عودة زمنية إلى الماضي، وإنما تعني الظفر بالاختلاف الذي ينفي التعاقب والتتالي؛ لأن الوجود لا يحتاج إلى أصل، أو مرجعيات بحسب اعتقاده— تمنحه المعنى؛ لأنه هو المعنى في ذاته؛ ومن هنا كان خطأ الميتافيزيقا الغربية أنها سعت إلى مطابقة بين الوجود والموجود؛ وبذلك يكون (هيدجر) قد اهتم بالوجود ذاته من أجل إتقان لعبة الاختلاف والانفتاح، فمجاوزة الميتافيزيقا لا تتحقق إلا من خلال البدء منها.

أما (دريدا) فإن معنى الاختلاف يأخذ الإزاحة التي من خلالها تصبح اللغة أو الشفرة، أو أي نظام مرجعي عام ذي ميزة تاريخية، عبارة عن بنية من الاختلافات (2)، وهذا يدل على أن مقولة الاختلاف هي قعالية حرة غير مقيدة، وهو يوجد في اللغة ليكون أول الشروط لظهور المعنى (اللانهائي). أي أن الاختلاف موجود داخل اللغة، فاللغة لا تتضمن أية فكرة أو صوت سابقين على النسق اللغوي، ولكنها تتضمن اختلافات مفهومية واختلافات صوتية ناتجة عن النسق. فاللغة هي نسق من الاختلافات، بمعنى أن كل مفهوم يجد معناه داخل سلسلة أو نسق، بحيث إن هذا المفهوم يرتبط مع المفهومات الأخر عن يجد معناه داخل سلسلة أو نسق، بحيث إن هذا المفهوم يرتبط مع المفهومات الأخر عن طريق اللعب المنظم للاختلاف (3)، وبوساطة اللعب الحر للاختلافات، يتمكن (دريدا) من تقويض أركان الميتافيزيقا، وفك أسرار قداستها، وفتح حوار مع الهوامش، وإلغاء كل نزعة مركزية ذاتية، وعبرهذا الحواريتشكل فكر الاختلاف، بوصفه فكرا أصيلا (لامفكرا) فيه، أو هو في الحقيقة فكر، حاولت الثقافة المهيمنة أن تتناساه، خشية

<sup>(1)</sup> ظ: مدوت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر: 38، والـوعي الفلسفي بالحداثة بين هيفل وهيدجر، محمد سبيلا:152، وأسئلة الحداثة ورهاناتها في المجتمع والسياسة والتربية:117-

<sup>(2)</sup> ظ: معرفة الآخر:118.

<sup>(3)</sup> ظ: تأويلات وتفكيكات:195.

فضح هفواتها، بحيث تعطي "أولية كائن ثابت وأبدي [...] وتحافظ على هذه الثبوتية وهذه الأبدية، وتثبيتهما إلى الأبدية شريعة البشر" (أ).

ولهذا كانت الميتافيزيقا تطرح الوجود ولم تفكر في المعنى، فلم تدرك أهمية الوجود الإنساني في توجيه سؤال معنى الوجود؛ ومن هنا كانت مهمة تفكيك ميتافيزيقا النات صعبة، فكل ما يقترح من أفكار باسم العقل وباسم الأنوار، يسمح للذات بامتلاك رؤية خاصة بالعالم، وبفهم ضيق للموجودات، بوصفها "أساس كل قول، ومعيار كل حقيقة"(2)، مما أعطى للميتافيزيقا مشروعية التسلط والهيمنة، وسمح لها أن تكون على الدوام شرطا من شروط وعي الغرب بأناه؛ لذلك كان (دريدا) واعيا بضرورة تخليص المتن الميتافيزيقي من العوائق المفهومية؛ الأمر الذي جعله يجدد أدواته الإجرائية، ومراجعة منطلقاته البحثية والتأويلية، ولعل هذا ما يفسر لنا سر ذيوع مشروعه، وارتفاع نسبة منطلقاته البحثية والتأويلية، بوصفها معطيات تضع الفكر المهيمن موضع السؤال، بسبب إهماله فكرة الاختلاف والعودة إلى الأصل، والتزامه باليقين والثبات، وكأنه فكر يخدم أبناءه بتقديمه كل ما هو جاهز من دون فحص ونقد.

وقام (دريدا) - لعرض أطروحاته وتطويرها، وتحقيق أقصى غايات التقبل النقدي - بتقريب دلالات مقولة الاختلاف، على الرغم من اعترافه بصعوبة ترجمتها، وإعطائها مقابلا واحدا، إذ يرى أنها مقولة غير قابلة للترجمة إلى العربية، بل حتى إلى الإنجليزية وسواها من اللغات، وإلى الفرنسية بمعنى ما، من حيث إنها تتعارض مع الكلمات المنحدرة من الميراث اللاتيني، كما أنها في اقتصادها نفسه غير قابلة للإبدال بمفردة أخرى. وعوضا عن ذلك، يمكن أن تتضح لكن من خلال سلسلة من المفردات الأخر التي تعمل معها، كالكتابة مثلا، أو الأثر أو الإضافة، فهي كلمات ذات قيمة مزدوجة (3)، غير قابلة للتحديد، فهي مفردات ليست قابلة للفصل عن اللغة، فهي تعمل عملا مماثلا

<sup>(1)</sup> النقد المزدوج:21.

<sup>(2)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:238.

<sup>(3)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:53.

لقولة (الاختلاف)، وإن كاتت مختلفة عنها أيضا. أي أن الاختلاف هو الحاضئة الأساس لفهومات التفكيك جميعها، لهذا فهو البدء الأول.

في البدء-إذا- كان الاختلاف؛ وهذا ما جعل(دريدا) يحيل الأصل إلى لاحقية دائماً، والهوية إلى آخرها الذي يؤسسها هي نفسها بوصفها هوية، مما يدخلنا في لعبة دوال من دون معنى أو أصل، فيحدث الإرجاء الذي يتمثل في إرجاء تحقيق الهوية، والإرجاء يشكل مع الاختلاف مصطلح(الاختلاف المرجأ) الذي يقدمه (دريدا) دليلا على عدم قابلية الحسم. ومن هنا يشير الاختلاف المرجأ إلى اختلاف كامن يعد الشرط الأساس في عملية الدلالة، كما يشير في الآن نفسه إلى فعل الاختلاف الذي ينتج الاختلافات. وأحيانا يستعمل (دريدا) المصطلح الفرنسي الموازي(Espacement)، إلا أن مصطلح الاختلاف المرجأ (Differance) هو الأكثر قوة وملاءمة؛ ولعل ذلك يعود إلى مفردة الاختلاف، بوصفها مصطلحا تتفاطع عنده كتابات(نيتشه) و(سوسور) و(فرويد) و(هوسرل) و(هيدجر)، وقد أدت بحوثهم في أنساق العملية التي بمقتضاها تنشأ الدلالة إلى تأكيد الاختلاف والتمايز، كما أن تعديل(دريدا) للمصطلح، كي يصبح المفهوم، خاصا ومركبا من التباين والإرجاء، يعبر عنه بالفرنسية بكلمة مركبة هي (Differance) التي تجمع بين كلمتين فرنسيتين مختلفتين، هما:(Differ) يختلف، و(Defer) يرجئ، اللتين تؤكدان المسافة بين الدال والمدلول من ناحية، والإرجاء الدائم للدلالة من ناحية أخرى (1)؛ لأن من خصائص الدلالة اللغوية الإرجاء، أو ربط المعنى بمعنى آخر غائب، أو أثر يحيل هو نفسه إلى معنى أو أثر آخر، وهكذا إلى ما لا نهاية.

ويرى(دريدا) أن الفكر الغربي يمارس كبتا على الاختلاف بين الدال والمدلول كما على إرجاء الدلالة أو (لا نهائيتها) تغليبا للحضور أو المباشرة؛ لأن "هذه الظاهرة، هذا الكبت المفترض للاختلاف، هذا الإنقاص المعاش لضبابية الدال هو أصل ما نسميه الحضور" (2)؛ ولمل ذلك يعود إلى طبيعة الفكر الذي يقوم على مركزية الصوت الذي يلغي

<sup>(1)</sup> ظ: الاختلاف المرجأ:52-53، والتفكيك:97، ونصيات:108، ودليل الناقد الأدبي :115-116.

<sup>(2)</sup> المكون اليهودي في الحضارة الفربية:350، وينظر مصدره هناك.

الإرجاء، ويشدد على حضور الكلمة المنطوقة بذاتها؛ ومن هنا تمرد(دريدا) على التمثيل اللغوي ومركزية اللغة (حضور المفهوم)، فهو يلفت الانتباه إلى اللحظة التي يكون التمثيل فيها مستحيلا تقريبا، ومعه اللغة بعامة، فهو الحدث المتطاير من قبضة المفهوم. لكنه من جهة أخرى، كما يرى بلغ حد تشبع لغتنا بميتافيزيقا الحضور، التي لا تعطي إلا هذا البديل المركزي الحاضر؛ ولذلك ذهب إلى البحث عن عناصر لا تخضع لأمر، وعن "الصرخة التي لم يتوصل تمفصل اللغة والمنطق إلى تبريدها بكاملها بعد، وما يبقى من الحركة المقموعة في كل كلام، هذه الحركة الفريدة التي لا تضاهى"(أ)، أي التي لا يضاهيها أي تمثيل لغوي أو مفهومي، وعبر هذا التمرد، أخذ يطالب بالحقوق المدنية للمهمش والمعارض والأقليات المهاجرة إلى أوروبا... إلغ، مما جعل هؤلاء كلهم يقفون إلى جانب استراتيجيته الشاملة التي تظهر الضجر والبغض للبنية والنظام بوصفها مفهومات تابعة لفلسفة الحضه، المنتاف قبة.

واللغة تستنطق المقصي والمسكوت عنه، بالقدر الذي تكشف فيه عن بساطة لعبة الاختلاف والتمايز، ما بين المنطوق نفسه، وبكلام أشد صراحة، تهبط الكلمة من ميتافيزيقا العقل، إلى حيث يمسي فيه المعنى أثرا للمغايرة والاختلاف الكلامي، بمعنى آخر، "إن الاختلاف بين لفظ وآخر، والتمييز بين لفظ وآخر، هما الأصل، الذي ليس وراءه أصل آخر أبعد منه. إن كون(ب) غير(س) واختلاف (س) عن(ب) هو الأصل الأول والأثر المحض "(2)، بمعنى أن جل الأشياء تستمد وجودها وديمومتها من الاختلاف، بل ما بسوغ أشياءنا هو اختلافها عن الأشياء السائدة، مما يستدعي الوقوف على كل ما هو محجوب ومنسي في (الفبركة) الكتابية المتداولة، التي تصاغ بإقصاء كل ما يمنع تشييء المعنى وتمركز النص؛ ومن هنا كان لا بد من التفكيك، بوصفه استراتيجية ملحة، لإعادة كل والموجودات كلها، فهو ذلك الأصل الأول الذي لا اصل له، يقول (مطاع صفدي) بصدد هذه

<sup>(1)</sup> الكتابة والاختلاف:85.

<sup>(2)</sup> رحلات داخل الفلسفة الغربية، د. جورج زيناتي:107.

الفكرة: "المغتلف لا يحمل الجواب عن السؤال الذي يثيره لدى ملاحظه: ولماذا هو مغتلف؟ فأعله مجهول، منْ صلع اختلاظه، أهو صائع خارجي، بل هل المختلف صنع ذاته. كيف؟" (1).

ومن هنا تمرد (دريدا) على السياق التزميني الذي قد يعطى للمغتلف من حيث هو مرادف للمتغير، فهذا الأخير يوحي بأنه آت مما سبق، وأنه في ضمن سلسلة من المتغيرات، في حين يوحي المغتلف بخصائص المتغير، ولكنه لا يتوقف عند حدودها، مما يستعصبي على التحديد والحصر؛ ومن هنا فالمغتلف حضور للغيرية وغياب في الوقت نفسه، "لكن المسألة ليست تجريبية أو تموضعية ومادية خالصة. ليست المغتلفات حجوما تشغل حيزات هندسية. وإلا سقطنا في تلك الواقعية الساذجة"(أ)؛ وبذلك وخلافا للتصور الشائع، يكون الاختلاف التفكيكي، ليس مجرد ما يميز الأشياء بعضها عن بعض، ولكن أيضا ما يجمع بينها في التمييز ذاته أو ما يميز بينها في الوحدة نفسها. وليس الاختلاف مجرد بلاغة منمقة كما حاول بعضهم إضفاءها على تفكيكية (دريدا)، وإنما هو أسلوب ذكي يبحث منمقة كما حاول بعضهم إضفاءها على تفكيكية (دريدا)، وإنما هو أسلوب ذكي يبحث بشطحة (فرويدية) تضمر نواياه أو ما يسميه (هيجل) (خديمة العقل)، ولكن أيضا الأطياف بشطحة (فرويدية) تضمر نواياه أو ما يسميه (هيجل) (خديمة العقل)، ولكن أيضا الأطياف التي تبدي هويته في ما يمكن تسميته (اللاء مكان) أو الفضاء الأثيري (ق.

ولفهم هذه القضية، علينا الرجوع إلى رمزية المرآة وفكرة الشبح الذي يظهر في المرآة. فالشيء الذي ينعكس في المرآة هو وليس هو. هو؛ لأنه يمثل الصورة المنعكسة تماما، وليس هو؛ لأن الصورة المنعكسة هي مجرد صورة للشبح الذي لا يمكن لمسه مثلما نلمس الشيء في حقيقته، وعليه، فإن الشبح هو حقيقة العقل والهوية. والأمر المدهش في اللعبة المرآوية أن الشبح المنعكس هو مقلوب الشيء الحقيقي، مثل اليد اليمنى في الواقع، تظهر في المرآة وكانها يسرى، وبتلك الفكرة، يكون(دريدا) قد عكس الثنائيات المبتافيزيقية (الصوت/الكتابة) بمنطق يرى في الحقائق مقلوباتها أو في الأفكار معكوساتها، أي ما يقوله النص يستلزم ما يسكت عنه، وهو بالضرورة مخالف لما

<sup>(1)</sup> نقد العقل الغربي:195.

<sup>(2)</sup> من:196.

<sup>(3)</sup> ظ: الإزاحة والاحتمال- صفائح نقدية في الفلسفة الغربية، محمد شوقي الزين:234-236.

يقوله 10: لهذا كانت إحدى الإرادات التفكيكية عنده، هي البحث في تضاريس النو يفونه . بهدا ... وصفائحه المتراكمة عن نصوص متروكة ومسكوت عنها لاعتبارات تاريخيمة أو إيديه لوجية.

بهذا المعنى، يصبح الاختلاف علاقة مبهمة بين عنصرين على غرار نظام اللغة عنو (سوسير): الدلالة التي يتخذها اللفظ أو الحد تكمن قيمتها السيمانطيقية في علاقتها بالألفاظ أو الحدود الأخر. من جانب آخر، يحيل اللفظ أو الحد إلى الغياب: لأنه مجرد علامة تشغل محل الشيء الذي تدل عليه، أو بالأحرى تحيل إلى العلامات الأخرية سلسلة لا نهائية. وقد انتبه (سوسير) لذلك، حينما قال بأن الدليل اعتباطي واختلاج: لأن عناصر المعنى تعمل انطلاقا من التعارضات التي تميزها وتربط فيما بينها في الوقت الواحد، ويثمن(دريدا) رأي (سوسور) هذا، غير أنه ينقده بمركزيته الصوتية، وتأسيسه لفكره اللغبوي القائم على نمط الكتابة الغربية، بوصفها- بحسب سوسور- أرقى النماذج الكتابية (2). فاللغة - كما ذكرنا سابقا - نسق من الاختلافات، وكل مفهوم - كما يرى(دريدا)- يجد معناه داخل سلسلة أو نسق، بحيث أن هذا المفهوم يرتبط مع المفاهيم الأخرى عن طريق اللعب المنظم للاختلاف "(ق)؛ لأن لعبة الاختلافات تمنع العلامات من أن تصبح، في أية لحظة، وبأية طريقة، عناصر واضحة وظاهرة؛ لذا فإن الاختلاف (الدريدي) يذهب إلى تخوم اللغة، إلى حركة الاختلافات الأصلية التي لا تنفك عن الحدوث هنا والآن في كل رهانات الوجود.

فالاختلاف يبحث عن الأثر، أو الحد، بوصفه طيفا عابرا، مجرد حركة وسط كون من الإشارات أو العلامات في توتر دائم، فالأثر "يسعى إلى تسمية هذا التشاجر بين الآخر- داخل- الهوية، والذي هو شرط هوية هذه الهوية"(4). وهذا يعني أن الأثر هو جملة من الحقائق المتتابعة التي لا تنفد في نص عبرمر السنين، بمعنى آخر إن الأثر هو الاسم

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية: 76-82، ونصيات: 71-72 و79-106.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل:37 -38، ومعرفة الآخر:120.

<sup>(3)</sup> أسئلة الحداثة ورهاناتها في المجتمع والسياسة والتربية:120، وينظر مصدره هناك.

<sup>(4)</sup> الإزاحة والاحتمال:238، وينظر مصدره هناك.

الاعتباري للإرجاء؛ لأنه مجرد طيف لا ينفك عن الفعوض والابتعاد، ولا يدل على هوية بعينها، وإنما على شبدعة من العلاقات والإحالات. إنه تخلف المعنى، بمعنى اختلافه وإرجائه داخل حرصة أثيرية تخفي الهويات أو الماهيات المستقرة التي ثبتها أركان الميتافيزيقا بصورة دائمة (أ)؛ ومن هنا صبر(دريدا) غضبه على طموح المشروع البنيوي في علمنة النقد والمنهج، فالعلم صما يراه يقيم نظامه على ما يسميه (الحضور)، ومعناه التسليم بوجود نظام خارج اللغة يسوغ الإحالة إلى الحقائق، في حين أن هدف ممارسته للتفكيك هو التشكيك في علاقات الحضور المستقرة التي تقوم بين الدال والمدلول، وهي علاقة قام هو نفسه بزعزعتها عن طريق ردها إلى فضاء الاختلاف، وإدخالها لعبة تراقص الدوال التي يحدث معها إرجاء للمعنى وبصورة مستمرة، من دون اكتشاف هوية الاختلاف.

وبمكن الاقتراب من فهم(الاختلاف) مفهوما، إذا ما قارنا بين نظرة كل من البنيوية وما بعد البنيوية للنص فيذا كانت التصورات البنيوية للنص ومقولة الأنساق البنيوية داخل النص الأدبي، تميل إلى خلق حالة منسجمة من النظام والتشاكل والتماثل بين مختلف المستويات البنائية والصوتية والصرفية والدلالية، على أساس أن النص هو بنية لغوية مقفلة، مكتفية بذاتها في إنتاج المنى، لا تحيل إلا عليها، طاقة تشتغل دونما حاجة إلى اعتبار سياق النشأة والتقبل، وهذا ما جعل (بيرمان) يشدد على أن القضية الأولى عند البنيوي، هي أن النصوص كلها تمثل حالة بناء لمعنى مأخوذ من معجم ليس لمفرداته معان خارج البناء الذي يضمها (2)، وكانت البنيوية- تبعا لهذا المفهوم- قد شددت على النظر في الأنساق الداخلية للنص الأدبي، وتصبح مهمة الناقد البنيوي هي الكشف عن العلاقات بين بنى العمل الفردي أو وحداته من جهة، وعلاقتها مع النسق اللغوي العام من جهة أخرى. وفي محاولة تحديد هذه العلاقات بنوعيها اللغوي والبنائي يهتم بكيفية تحقيق الدلالة، محاولة تحديد هذه العلاقات بنوعيها اللغوي والبنائي يهتم بكيفية تحقيق الدلالة، لكنه لا يكترث كثيرا للدلالة نفسها، فليست من واجباته المبالغة في النظر إلى الدلالة، وإنما البحث عن كيفية تحقيق الدلالة، فإن التفكيكية قد ذهبت إلى أكثر من ذلك، إذ شككت بوجود مثل تحقيق الدلالة، فإن التفكيكية قد ذهبت إلى أكثر من ذلك، إذ شككت بوجود مثل

<sup>(1)</sup> ظ: المصطلحات الأدبية الحديثة:135.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدية:160.

## الباب الثاني: ما بعد البنيوية

هذه الأنساق البنيوية المتشاكلة داخل النص، بل ذهبت إلى أن النص الأدبي يحارب كل حالة تشاكلية خاضعة لعملية البناء؛ ذلك أن النص "لم يعد محصول كتابة منتهيا، محتوى قد غلقه كتاب أو (حدته) هوامشه، وإنما هو شبكة اختلافية، نسيج من الآثار التي تحيل أبدا إلى شيء غير نفسها، إلى آثار اختلافية أخرى "(1).

و(دريدا)- هنا- يقودنا إلى مفهوم(التناص)، إذ لا قيمة لأية علامة في ذاتها، بل تكمن أهميتها ووظيفتها التفكيكية من خلال علاقاتها مع الملامات الأخر؛ وهذا يعني أن كل عنصر يحيل إلى عنصر آخر، والعلامة تكتسب هويتها من لعبة الاختلاف في السياق النصبي. فالاختلاف هو المركز الذي يشع منه تلاقح النصوص؛ الأمر الذي يمنح النص الأدبي طاقة عالية على الاختلاف والانفتاح والتوليد، وبذلك لا يمكن حسم معنى النص الذي يغدو من المفهومات التي لا يمكن حسمها وتحديدها، ومن ثم، لن يكون للنص أي معنى إذا عزلناه عن النصوص الأخر الماضية والحاضرة في منظومة ثقافية محددة.

وعلى وفق مفهوم الاختلاف، أسس (دريدا) مقولته حول الحضور والغياب، ورأى أن المعاني تتحقق من خلال الاختلاف المتواصل في عملية الكتابة والقراءة، وتبدأ مستويات الحضور والغياب بالجدل في ضمن أفق الاختلاف، بحيث يصبح الاختلاف هدفا أكبر مما هو أصل في ذاته. والأمر يتطلب حضور العلاقة المرثية التي توفرها الكتابة التي تمد العلامات بقوة تكرارية في ضمن الزمان (2)، وكل هذا يمد الدال ببدائل لا نهائية من المدلولات، مما يثبت أن الدلالة لا نهائية؛ وهذا يعني أن ثمة بناء وهدما متواصلين، وصولا الى بلوغ تخوم المعنى؛ ولهذا يرفض (دريدا) أن تكون هناك سلطة أو مركز خارجي يعطي الكلمات والكتابات والأفكار والأنساق معناها، ويؤسس مصداقيتها، فحضور ذلك المركز المحوري الخارجي داخل النص أو اللغة يرتبط بالغياب. ولعل هذه المركزية وهذا الترتب هما المعضلة الحقيقية للعقل الميتافيزيقي الغربي، فالنصوص في هذه الحالة تضع أنظمتها المنطقية الحاكمة في مأزق كبير، إذ لا يوجد مبدأ أو أصل لا يمكن تقويضه؛

<sup>(1)</sup> مناهج نقدية ما بعد بنيوية:188.

<sup>(2)</sup> ظ؛ المطابقة والاختلاف:634.

ومن هنا ذهب إلى أن قراءته التفكيكية، هي نفسها، عرضة للتفكيك أيضا<sup>(1)</sup>. ومن خلال مفهوم الاختلاف وعبر لعبة الآثار والاختلافات والإحالات المتبادلة، تنشأ الانزياحات والفواصل، حتى داخل عناصر اللغة المتكلمة أو الكلام؛ وهذا يعني أن في اللغة اختلافا، أو أنها نسق من الاختلافات.

وإذا كانت اللغة سلسلة لا متناهية من المضردات التي ليس لها أصول بمعزل عن سياق اللغة، فإن الكلمات تتميز باختلاف كل منها عن الأخرى. فاللفة تعد كيانًا قائمًا مستقلا، في تشكيل الوعي، بعيدا عن واقعها نفسه، ولهذا كان فهم(دريدا) للنة قائما على تهويمات لفظية في أغلب الأحيان، فهي تناقش ولا تتناقش، تصرح(ب)، دون أن يصرح بها، أي أنها تتحرك في حقل ترسمه لنفسها، بوصفه دليل وجودها (2)؛ وهذا يفضي إلى نتيجة غاية في الأهمية، في المارسة التفكيكية التي تسعى جاهدة من أجل المفيب، إذ طبقًا لذلك، يكون كل معنى مؤجلًا بشكل قطعي، وكل كلمة تقود إلى غيرها في النظام الدلالي اللفوي، من دون التمكن من الوقوف النهائي على معنى محدد المعالم، و(دريدا) إذ فعل ذلك، أراد وضع حد لمقولة الحضور، فالمتلقى يبحث عن مدلول محدد وواضح؛ لأنه واقع تحت هيمنة فكرة الحضور، بل خاضع ومجيب لها. فحضور المركز يعني حضور المعنى وتثبيته، بيد أن الكتابة هي التي تولد الكتابة عبر لعبة الاختلافات، ولا يحق لنا الخروج عن النص في اتجاه أي شيء آخر، في اتجاه مرجع أو مدلول خارج عن النص، ثم لا يوجد شيء خارج النص، والمدلولات غير مرثية، وحضورها حضور يمليه الغياب، إذ لا "يستطيع أي عنصر سواء في خطاب مكتوب أو منطوق، أن يقوم بوظيفته كعلامة دون أن يرتبط بعنصر آخر هو أيضا ببساطة ليس حاضرا"(3). وهذا ما أكده (دريدا) بنقضه للتمركز الصوتي الذي قامت عليه الفلسفة الغربية، فقد كانت شديدة الارتياب من الكتابة عبر مسيرتها الطويلة، منذ(أفلاطون) الذي شدد على حضور

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:62.

<sup>(2)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:127.

<sup>(3)</sup> الرايا المحدبة:380.

المتكلم حتى أمام نفسه، ويفسر لنا هذا، لِمَ رفض (دريدا) التعريف المحدد للاختلاف، ولمقولاته الاصطلاحية جميعها.

وحاول عدد من النقاد أن يقدم كل واحد منهم تصوره عن الاختلاف؛ ومن أهم

- 1. فنسنت ليتش الذي رأى أن مقولة الاختلاف ليست جديدة، فقد قامت عليها نظرية (سوسير)، ولكنها مع(دريدا) اكتسبت دلالات أخر، واكتسبت اتساعا في المجال، فاختلاف (سوسير) لا ينتج إلا التضاد الشائي، أما اختلاف (دريدا) فينتج الدلالة اللانهائية. وإن كان المعنى متحققا في الشطر الأول من الشائية (اختلاف/تأجيل)، فإنه مؤجل في الشطر الثاني، وإذا كان الاختلاف عنصر تثبيت الدلالة لأي دال، فإن التأجيل عنصر تفكيكها، إذ لا يوجد معنى ثابت أو مكتمل، إذ يؤدي اللعب المستمر للمدلولات إلى انتشار المعنى وانفجاره، فالنص يتفجر إلى ما وراء المعنى الثابت والحقيقة الثابت، نحو اللعب الحر اللانهائي والجذري للمعاني اللانهائية المنتشرة عبر السطوح النصية (أ؛ ولهذا يرى (ليتش) أنه عندما نستعمل العلامات، فإن حضور المرجع والمدلول، يرتبط بالحضور الذاتي للدال، الذي يحضر لنا، حال الوهم والغموض، على نحو مفاجئ، إذ ليس ثمة حضور مادي للعلامة، وإنما الاختلاف وترقصاته هو الحاضر، مما ينتهك حرمة العلامة، ويجتاحها محولا عملياتها إلى اثر (2).
  - 2. ميشال دو سارتو، الباحث المتخصص بالتاريخ العرفاني والتصوف المسيحي، والباحث الانثروبولوجي المهتم بمشكلات الثقافة واللغة العادية والعلمية، الذي أبدى اهتماما واسعا بما أصبح يسمى اليوم بـ (نقد الواقع اليومي) (3)؛ ولعل تقبله لفهوم الاختلاف التفكيكي، يعود إلى ما وراء التخصصات الأكاديمية أو

<sup>(1)</sup> ظ: المرايا المحدية :390.

<sup>(2)</sup> ظ: معرفة الآخر:119، وينظر مصدره هناك، والمطابقة والاختلاف:633، وينظر مصدره هناك. (3) ظ: الإزاحة والاحتمال:233.

المعرفية، فثمة اتجاهات نقدية تميز أعمالها وخصوصا سؤال الاختلاف والبحث عن الهوية وتحقيق الغيرية. إن كتابات(سارتو) تبحث عن النمط المختلف الذي يستدعي نوعا من التهديد؛ أن تهدد الغيرية نظام الهوية لا بالمعنى العنيث، ولكن بالمعنى التاريخي، فنمط التفكير المختلف هو "التفكير هو أساسا العبور؛ لأنه تساؤل نقدي ومستمر حول البنيات الصلبة للنظام الفكري أو الاجتماعي الذي يميز الحقيقة المحايثة"(1). التفكير هو ابتكار الإمكانات في مواجهة الضرورات القسرية للنظام. إنه مجازات الرؤية والتعبير، فالمجازية حقيقته هو مفتاح لدخول أبواب اللوغوس؛ ومن هنا، أفاد (سارتو) من مفهوم الاختلاف (الدريدي)، إذ نراه يحلل النص التاريخي بالآلية نفسها التي يحلل (دريدا) بها النص الفلسفي أو الأدبي؛ ذلك أن النص التاريخي نسيج عنك وتي يخفي في طياته افتراسات التاريخ، بمعنى الأجساد التي حنطتها الوقائع بلفيف من العنف والقهر والتسلط، أو حبستها مختبرات (الخطاب العلمي) في غرفة العقلانية والتجريب؛ ولهذا كان النص التاريخي "يجمع بين عقلانية التفسير العلمي والرواية الأدبية التي تتحدث عن الآخر بنفيه أو إلغائه"(2)، بمعنى أن هوية النص هي غيرية الآخر، والخطاب العلمي يروي الحقيقة التاريخية، لكن بأدوات عقلانية، غالبا ما تكون أدوات قائمة على الملاحظة والتجريب، كي تكون نتائجها واضحة، مما يخدم هيمنتها ونفوذها في النصوص والخطابات؛ ومن هنا ، كان(سارتو) يبحث عن الغيرية القابعة في رسوبيات النص، بوصفها المحرك الأساس للنشاط التفكيكي؛ لأنها المختلف الذي يستبدل الوحدة المتعالية بالكثرة المحايثة، التي هي جملة من الدلالات التي تتكاثر وتتشظى في مسار غير منتظم. وفي ذلك النشاط التفكيكي في حقل التاريخ، رأى (جان لوبران) أن أعمال (سارتو) تساعدنا، وبمختلف

<sup>(1)</sup> الإزاحة والاحتمال:235، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> من:236

الطرائق، على فهم دله ور الماضي دومدفه غيرية من فلب النص (1). الغيرية ، بوصفها خطابا في الاختلاف، هي مكل مكينونة تتميز في اعين الهوية بالمختلف وتفتقر إلى سلطة؛ وبهذا المعنى تمكون الهوية المستقرة والثابتة ، مجرد وهم ميناغيزيقي؛ لأنها عرضة للتقويض من الداخل؛ وبذلك يكون (سارتو) قد تقبل ميناغيزيقي؛ لأنها عرضة للتقويض من الداخل؛ وبذلك يكون (سارتو) قد تقبل مينا المعطى التفكيكي، واختبره في النص التاريخي، من أجل إثبات أن الاختلاف هو الفاعلية الأكثر قبولا لمسار الغيرية المنتشرة في نصوص التاريخ كلها.

وفي النقد العربي تبنى عدد من النقاد مفهوم الاختلاف (الدريدي) واستثمروه بوصفه إجراء منهجيا في تلقي المفهومات الوافدة من الآخر، بغية الانفتاح على ثقافة الآخر، والإفادة من معطياته، مع تحاشي الوقوع في فخ المطابقة والمماثلة، إذ تدوب الدات في الآخر، وتضيع الاستقلالية المعرفية. ومن ذلك ما نجده لدى:

I= الغذامي الذي تعامل مع مفهوم(الاختلاف) بطريقة خاصة، إذ أضفى عليه صبغة تراثية بالوان (جرجانية) وأفنان من البلاغة العربية، وأشار(الغذامي) إلى ذلك صراحة، إذ قال: وإن كنا نأخذ بمفهوم(الاختلاف)، إلا أن هذا المفهوم عندي هو إلى الجرجاني أقرب منه إلى دريدا "(2). ثم يأتي (الغذامي) بتحديد آخر للاختلاف يقوم لديه، هذه المرة، على أساس من أن "الدلالة تتبثق من خلال مبدأ(التعارض الثائي) الذي يقوم على الاختلاف بين العناصر المكونة للنص من تحول الأصوات إلى صوتيمات دالة، لصناعة خطابا...، ويتجلى ذلك في الاستخدام البلاغي للغة مثل الاعتماد على(الطباق) وهو عنصر بلاغي يحتفل به بارت احتفالا بالغافي للغة مثل الاعتماد على(الطباق) وهو عنصر بلاغي يحتفل به ابتعاد (الغذامي) عن مفهوم (الاختلاف) عند (دريدا)؛ ذلك أنه مفهوم أبعد من كونه مجرد أسلوب بلاغي، فهو أسلوب ذكي، لا يقتصر عمله على البحث

<sup>(1)</sup> ظ: من:247، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ثقافة الأسئلة:108.

<sup>(3)</sup> الخطيئة والتكفير:66.

عن المجازات والانزياحات في جفرافية المعرفة، وإنما هو يعبر عن فترة التحول، والبحث المتواصل وراء المعنى من دون إدراكه، فهو مفهوم غير مستقر يدل على الإرجاء الدائم، خلافا لمعنى المجازات والتعبيرات البلاغية التي يمكن حسم أمرها، وتحديد دلالتها النهائية. وما يؤكد ما نذهب إليه قول(للغذامي) نفسه، جاء فيه: "يأتي(الاختلاف) في النص الأدبي كقيمة أولى من حيث اختلاف لغة النص عن لغة العادة، واختلاف الحاضر منها عن الغائب، كاختلاف الحياة عن الموت والحلم عن الواقع. ويكون هذا الاختلاف في النص كمساحة من الفراغ تمتد بين طريخ عناصر الحضور وعناصر الغياب. وعلى القارئ أن يقيم الجسور فيما بينها ليعمر هذا الفراغ"(أ). ومهما يحاول القارئ الوصول إلى معنى النص، فإن المارسة الاختلافية، تعمل على تشظي الدلالة، مما ينشئ التعدد، الذي لا يوصل القارئ إلى طريق معبد لا ينتهي، بل يوصله إلى منطقة مفتوحة من جهاتها كلها، ولهذا لا يكون بمقدوره الوصول إلى معنى الأثر، وسد فراغه، كما يذهب (الغذامي) إلى ذلك.

2= محمد عنائي الذي يرى (عبد العزيز حمودة) أن تعريفه لمفهوم (الاختلاف) هو أفضل التعريفات السائدة في النقد العربي؛ لأنه تناول تعريفا لكل من الكلمة الفرنسية والكلمة الإنجليزية، وهو بفعله هذا، يخالف ما سارت عليه التعريفات الأخر.

يبين(عناني) أن مصدر المصطلح هو نظرية دريدا في كتابه مواقف المواقف (1981) التي تزعم عدم وجود أي معان محددة للكلمات، وأن أقصى ما نستطيع الدراكه هو الاختلاف فيما بينها وإرجاء المعنى إلى أجل غير مسمى، وهو يرادف بين ذلك وبين مصطلح آخر هو gram (أي الكتابة) (2). ويلاحظ أن (عناني) في توضيحه لهذا المصطلح الفرنسي difference يربط بينه وبين difference الإنجليزي الذي يعني به (سوسير)

<sup>(1)</sup> الخطيئة والتكفير:82.

<sup>(2)</sup> المصطلحات الأدبية الحديثة:117- 118.

الاختلاف الدلالي أو النضاد الشائي (1)، وعلى الرغم من أن ذلك موجود فعلا، فإن (لالم) الاختلاف الدلالة باللغين يصبح فابلا للاختلاف والإرجاء، فيحقق الدلالة باللغيب للمور مفهوم (سوسير)، بحيث يصبح فابلا للاختلاف بناء وحركة وليس هدما، كما أن التأجيل فو ولانهائية) المعنى، ومن ثم، فالاختلاف بناء وحركة وليس هدما، ولكنها طبعا لا تأميل هو محور اللعب الحر، بعد أن يحاول الاختلاف تثبيت الدلالية أولا، ولكنها طبعا لا تثبن لاحتمال مجيء قراءة أخرى.

مجيء سر مجيء سر الذي لا بد من القول إن تحديده لمفهوم (الاختلاف) قد سبق عبدالله إبراهيم الذي لا بد من القول إن تحديده لمفهوم (الاختلاف) قد سبق عبداله المرابع المرابع المرابع المرابع على المرابع الم تحديث و التفكيك الأصول والمقولات)، وكذا في كتابه المشترك (معرفة كتابه المشترك (معرفة الآخر)، بتحديد مفهوم (الاختلاف) متقصياً، في الوقت نفسه، دلالاته اللغوية، وجذوره المنهجية من عدد من المفردات؛ وبذلك التوغل يمكن الكشف عن جزء ر. ور. من عدم استقرار المفهوم. يقول (عبد الله إبراهيم): "يمكن، استنادا إلى كشف الدلالة المجمية لـdifference حسيما وردت في كتابات دريدا، كشف عن مفردات، لها حقول دلالية تؤلف نسيج ذلك المصطلح، وهي جميعا أفعال ذات خواص زمانية ومكانية، فثمة to differ وهو فعل، أو مصدر يدل على عدم التشابه والمفايرة والاختلاف في الشكل والخاصية وdiffer وهي مفردة لاتينية توحى بالتشتت والانتشار والتفرق والبعشرة، وto differ ويبدل على التأجيل والتأخير والإرجاء والتواني والتعويق (2). ويبين بعد ذلك دلالة الاختلاف في اللغة الفرنسية؛ ذلك أن الحرف(a) في الكلمة (differance) لا يلفظ في الفرنسية، وعليه "فإن تلك الكلمة تلفظ بصورة difference لكن هذا الاختلاف لا يتضع في النطق، إنما يتضح فقط بالكتابة، وإذا كان جدر (الاختلاف) متعددا تتنازعه خصائص مكانية وزمانية وصوتية ودلالية ضإن دلالته تتعدد، فهو اختلاف مرجأ، يحرر المتلقي من استحضار المرجع المحدد، ويترك له خيار استحضار أو تعويم مرجع خاص به، وذلك لوجود اختلاف جزئي بين الدال

<sup>(1)</sup> ظ:من:19.

<sup>(2)</sup> التفكيك الأصول والمقولات:49-50، ومعرفة الآخر:117.

والمدلول، والمدلول والمرجع"(1). وهو-هنا- يردد ما جاء على لسان(دريدا)، فهذا الأخير ينطلق من ثنائية الدال والمدلول والعلاقة الاعتباطية بينهما للبحث عن أولية المفهومات والمبادئ وتحديد مدى واقعيتها.

- 4- عبد العزيز حمودة الذي يعنيالاختلاف لديه تاجيل الإشارة إلى شيء آخر، أو مدلول مراوغ يحدده الدال، وهكذا تتحول المدلولات إلى دوال، في لعب حرفي المنظور التفكيكي<sup>(2)</sup>، وإن كان الاختلاف يختلف عن التضاد الثنائي كما هو لدى (سوسير)، لكنه يؤدي مهمة تحقيق الدلالة؛ لأن تحقيقها ممكن في ضوء الشطر الأول من الشائية، وهنا تأتي مهمة الشطر الثاني، وهي التأجيل، بوصفه عنصرا لتفكيك الدلالة؛ ومن هنا كان التأجيل يعني عملية مستمرة من الحركة البحثية عن الدلالة، من دون حسم أمرها.
- 5= سعيد علوش الذي يقدم تحديدا للاختلاف، يشوبه النقص والاضطراب الاصطلاحي، فهو يرى أن الاختلاف يوجد في اللغة ليكون أول الشروط لظهور المعنى<sup>(3)</sup>، ولم يبين لنا كيفية ذلك، وكأنه يردد جزءا مما قاله(دريدا) عن مفهومه للاختلاف، وكأن عمل(علوش) هو الترجمة دون الفحص والتمحيص، ولم يأخذ بالحسبان أرضية المفهوم الثقافية التي تشكل منها، ومهمته للثقافات الوافدة.

ولم يكن (علوش) وحده يفعل هذا الصنيع، فهناك كثير من الباحثين، اعتمدوا على تحديد (دريدا) لمفهوم الاختلاف، فكانت تحديداتهم صدى لاختلاف الآخر وكشوفاته، مما فقدت تحديداتهم شروط الصياغة المفهومية القائمة على فهم واقع المصطلحات الوافدة إلينا. ومن أبرز النقاد الذين سلكوا هذا المسار- مثلا- (ميجان الرويلي وسعد البازعي) (4)، و (هاشم صالح) (1)، و (إبراهيم محمود) (2)، و (محمد شبل الكومي) (3)،

<sup>(1)</sup> التفكيك- الأصول والمقولات:50، ومعرفة الآخر:117-188.

<sup>(2)</sup> ظ: المرايا المحدبة:378.

<sup>(3)</sup> ظ: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة:86.

<sup>(4)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:115–119.

الباب الثاني: ما بعد البنيوية

و(بسام قطوس)(4)، و(سعد أبو الرضا)(5)، و(باسم علي خريسان)(6)، و(محمد سالم سعد الله)(7)، و(مسلم حسب حسين)(8)... إلخ.

وخلاضاً لثقافة التقليد والمطابقة، نجد من الباحثين من قام بمحاكاة المنهوم محاكاة منطقية رصينة، فكان تحديدهم له أكثر قبولا وأوسع فهما، ومن ذلك صنيع الباحث (عادل عبد الله) الذي تتاول مفهوم (الاختلاف) تتاولا فاحصا بعيدا عن المفهومات الشائعة التي علقت بالمفهوم، بوصفها تعريفات سطحية لم تقف عند الفهم الخاص العميق الذي يستند إليه فكر(دريدا)، وما يريد هذا المفكر قوله وإيصاله إلى الآخر عبرهذا المفهوم. وقبل أن أشير إلى مفهوم الباحث، لا بد من الإشارة إلى عامل مهم جعلني أرى في تعريف (عادل عبد الله) لمفهوم الاختلاف، النموذج الحي والأكثر قبولا من التعريفات المتداولة، يكمن في اختصاصه، فهو باحث فلسفي، وطبيعة المفهوم، والأرض التي انبثق منها المفهوم، فلسفية، قبل أن يحوله (دريدا) - نسبيا - إلى النقد والقراءة؛ ومن هنا فقد تابع الباحث المفهوم متابعة فلسفية - تاريخية؛ الأمر الذي جعله يصل إلى صورة تقريبية للمفهوم. أقول صورة تقريبية، وليس معنى محددا؛ لأن الباحث نفسه يعترف أن الوصول إلى معنى محدد (للاختلاف) هو نوع من الأمل الذي لا بد من التخلي عنه (9)، ولكن التخلي ليس الانقطاع، وإنما البحث والحفر، وليس الأخذ من السطوح، ومن ثم يبقى الأمل يشوبه التعدد اللانهائي؛ لأنه غير ثابت، وليس بالمقدور الوصول إلى معنى محدد (للاختلاف).

<sup>(1)</sup> ظ: التأويل/التفكيك: 105.

<sup>(2)</sup> ظ: مغامرة المنطق البنيوي:108.

<sup>(3)</sup> ظ: المذاهب النقدية الحديثة:315-316.

<sup>(4)</sup> ظ: استراتيجيات القراءة: 23-25.

<sup>(5)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة:146.

<sup>(6)</sup> ظ: ما بعد الحداثة:170-171.

<sup>(7)</sup> ظ: فلسفة التفكيك عند دريدا، د. محمد سالم سعد الله:44-44.

<sup>(8)</sup> ظ: جماليات النص الأدبي- دراسات في البنية والدلالة:164-165.

<sup>(9)</sup> ظ: التفكيكية إرادة الاختلاف وسلطة العقل. 9.

وهذه المراوغة البحثية الشيقة في آلية وعي الاختلاف وتحديد معناه، هي ضرب من البحث المجازي الموهم؛ ذلك لأن (الاختلاف)، ينطوي على مفارقة من نوع ما، هي محاولة إدراك شيء ما بوسيلة وحيدة تؤدي إلى إبعاده عن حدود إدراكه، بسبب من أن هذه الوسيلة قائمة من غيابه هو، ف حضورها هي مستمد من غيابه، أي أن كل مزيد من المحضور يؤدي إلى طمس مضاف لغيابه، كل محاولة لإدراك معنى (الاختلاف) عبر الوسيلة الوحيدة التي هي اللغة/الفكراسا هذا نفي لهذا المفهوم وطمس له؛ لأن اللغة تفسها/المعنى كله، هما نتاج له-لغيابه"(أ)، بمعنى أن الحضور لا يمكن أن يعمل عمله بوصفه عنصرا إجرائيا في مسار الاختلاف، من دون التقائه بمقولة (اللاحضور)/الغياب، فما هو موجود الآن لا يقهم إلا بالعلاقة مع ما هو مقصى الآن، وما كان، أو سيكون، موجود في الماضي أو المستقبل.

إن الاختلاف (الدريدي)، كما يراه (عادل عبد الله)، هو إجابة جادة لسؤال (هيدجر) العريق "لماذا كان ثمة وجود ولم يكن عدم؟" (على السؤال الذي صاغه (هيدجر) للعد من سلطة الحضور الميتافيزيقي، والذي يتطلب إعادة تصحيح الرؤية الأفلا-أرسطية للزمان، بقي ذلك متواضعا برأي (دريدا)، "يجب العودة إلى النص وإعادة تشكيل نسيجه، يعني، تسهيل إمكانية الخروج عن الحضور الميتافيزيقي نحو حضور ممزق متصدع مرجالسا حضور لا يكون حضوراأسا بشكل الامتحاء" (قلفلسفة من (أفلاطون) إلى (هيجل) هي فلسفة الحضور؛ فالوعي لا يعترف إلا بما يحضر لديه فيتخذ شكل الدلالة والمعنى والهوية والقاعدة، هذه التحديدات التي تتوافق مع مقولاته، إلى أن جاء الانقلاب الفلسفي الذي أحدثه (هيدجر)، الذي خاض في ضمن هيمنة التصورات الذاتية للعالم، سجالا حاسما ضد الميتافيزيقا، قصد تقويض التمثل الذاتي للأشياء، وقد أفاد (دريدا) من ذلك التصور، ودعا إلى فلسفة الغياب التي لا يمكن الوصول إلى سرها؛ لأنها واقعة في ضمن صيرورة الاختلاف.

<sup>(1)</sup> مِن:11.

<sup>(2)</sup> ما الميتافيزيقا؟ -- ما الفلسفة؟، مارتن هيدجر:124.

<sup>(3)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:115 ، وينظر مصدره هناك.

ومن أجل التقرب لمفهوم الاختلاف، لا بد من معرفة الآخر ومنحه صيغة المختلف؛ ذلك أن الآخر هو ما ميز(دريدا) عن(هيدجر) في محاولة تشويض الميتافيزيشا، فادريدا) ينطلق من عدم العقل، ومن آخره، ومن الوجه المقابل لحضوره، بينما كانت انطلاقة (هيدجر) قائمة على عدم الوجود، بمعنى أننا أمام معادلة العدم والاختلاف، الأول يجمع (هيدجر) مع(هيجل) في قضية الوجود، والثاني يجمع(دريدا) مع(هيجل) أيضا، لكن عند حدود تمكين الهوية من الصيرورة دون الاختلاف، أي عند حدود امتصاص الهوية للاختلاف، وإلغاء آخريته على وفق ضرورات "تنتج بكاملها من داخل الخطاب الهيجلي، من داخل النظام أو من داخل عمل المعنى"(1).

ومن هنا، يحاور (دريدا) (هيجل) من داخل تاريخه، من دون أن يتعدى متونه الأساس، فهي تمكنه من البداية / الأصل؛ لأنه من غير الممكن تقويض الميتافيزيقا من خارج تاريخها المحجوب، وعلى وفق ذلك يمكن أن نصل إلى صورة تقريبية لمفهوم الاختلاف، ونقرر بأنه آلية حوار قائمة على فكر متحرر من ميتافيزيقا الحضور، تعمل على استدعاء تاريخ الوجود، والبحث المتواصل في تاريخ الوجود لحظة غيابه واحتجابه. وربعا يقول قائل إن هاذا التحديد يبقى في ضمن الطرح الفلسفي، ونقول إن مصطلح (الاختلاف) يشتغل على النص الأدبي، وقد أثر هذا المصطلح في حقل النقد الأدبي، وتحديدا في حقل مفهوم النص لدى أتباع ما بعد البنيوية؛ ولعل ذلك يعود إلى أن التفكيكية، وعلى الرغم من ارتباطها بنقد الميتافيزيقا وتقويضها، أثرت في النقد الأدبي أكثر من تأثيرها في الفلسفة، ف (دريدا) يشتغل في حقل الفلسفة، إلا أنه مشتغل مضاد فيها، يجردها من حضورها وامتيازاتها وقداستها، بل نراه يشكل تحديا لها أكثر مما فيها، يجردها من حضورها وامتيازاتها وقداستها، بل نراه يشكل تحديا لها أكثر مما منها إلى الفلسفة؛ ومن هنا يمكن لنا القول إن اشتغال (دريدا) على الفلسفة وكشف غيابها، يمثل، في الحقيقة، انعطافا نحو (الأدب)، والبحث عن جواب لسؤال جوهري؛ هو: ها الأدب؟

<sup>(1)</sup> التفكيكية - إرادة الاختلاف وسلطة العقل:15 ، وينظر مصدره هناك.

## المبحث الثاني

## التمركز حول العقل

إن الميزة الأكثر وضوحا في استراتيجية (دريدا) هي تصميمه على تفكيك فلسفة الحضور الغربية؛ ذلك أن الراهن لم يتحرر نهائيا من سلطة القول الميتافيزيقي، بل إن يومنا أضحى مشدودا إلى أزمة كونية، يمسي الرهان معها على الفلسفة اليوم أمرا مطلوبا، والتشديد على إصدار (مانيفاستو) (1) من أجلها بوصفه نداء عالميا لإنقاذ العالم من عصر نووي وستع في تضخم الأزمات وانحسار الإنصات إلى صوت المنقذ. ومن هنا جاء صوت (دريدا) ليقحم الفلاسفة الأوائل في استشكالات غابت منذ البدء (الأفلاطوني)، انطلاقا من فرضية مقبولة، ألا وهي أن الفكر الإنساني مجبول على الاختلاف وعلى الوقوف معه وضده في الآن ذاته، تشديدا على بلوغ الجدة والتجاوز.

كان صوته التفكيكي يمثل نوعا من الثورة على اليقينية المطلقة في الفكر الغربي، وثورة على سكونيته المتعثلة في هيمنة القياس المنطقي المتمثل في التمركز العقلي أو اللوغوسي، الذي يعني في اليونانية الكلام أو المنطق أو العقل، وبذلك فإن حقله الدلالي متشعب: الأمر الذي جعل مصطلحاته الأساس، المقوضة (للوغوس) تتصف بهذا التشعب، وهو يدرك ذلك: لأن مفاهيمه التفكيكية تنماز بازدواج القيمة أو بالقيمة غير القابلة المتحديد، فمقابل الأزواج المفهومية، تتضح لنا منهجية الفكر الميتافيزيقي الغربي، الذي يقدم هو الآخر مصطلحات مزدوجة القيمة غير قابلة للتذويب. ومن هنا، كان يرى أن ممثلي الميتافيزيقا الغربية بدءا من (أفلاطون)، والفلاسفة الإغربيق هم أول من ثبتوا الخضوع لسلطان أفق ميتافيزيقا الحضور، المستند في حقيقته إلى التمركز حول الصوت، أي العناية بالكلام على حساب الكتابة، ومن ثم تعيين الوجود بوصفه حضورا بكل ما تعنيه الكلمة.

<sup>(1)</sup> ظ: بيان من أجل الفلسفة، آلان باديو:4.

والشك المنصب على أولية الصوت على الحكتابة وهامشينها على صدق الكلام هدف حاسم لمدخل (دريدا) التفكيدي للفلسفة الغربية، إذ يعكس الهرميات التصورية ويذيبها، لكي يبين أن المصطلح المحبوت المهمش قد ظل دائما يلوث المصطلح المركزي. وهكذا فإنه، إذ يستوحي نظرية (سوسير) في العلامة، يحتج قبائلا إن الهوية الذاتية المستقرة التي نعزوها إلى الكلام بوصفه المصدر الصادق للمعنى وهمية؛ وذلك لأن اللغة تعمل بوصفها نظاما مقفلا على ذاته من الاختلافات الداخلية أكثر مما هي مصطلحات ايجابية أو حضورات (1)، وبذلك ندرك أن التفكيكية لا تنطوي على ما يفهمه بعضهم من إعادة بناء، إذ يضطرها مثل ذلك لا محالة إلى الاتسام بسمات الميتافيزيقا. بل إن مسيرتها قرائية مزدوجة تثبت المعاني الصريحة للنص، ثم تسعى إلى تفكيك ما تصل إليه من نتائج في قراءة معاكسة تعتمد على ما يحجبه النص، أو ما يسكت عنه أو ما يتناقض معه. وبطريقة العمل هذه تعمل التفكيكية على نقد كل ما كان سائدا في الميتافيزيقا الغربية من تمركز حول اللهغوس.

يضع (دريدا) الألسنية في خدمة برنامجه لنقد الميتافيزيقا، ويفكك تلك الغائية المركزية الثاوية في النظم الميتافيزيقية الكبرى للفكر الغربي بوصفها تمركزا عقلانيا؛ لنا فمهمة التفكيك كانت مزدوجة، فهي تعمل بمثابرة على اكتشاف الطبيعة الإشكالية لكل الخطابات ذات المركز، تلك التي تعتمد على تصورات من قبيل الصدق أو الحضور أو الأصل. والمهمة الأخرى تتجلى في قلب الميتافيزيقا بإزاحة حدودها التصورية (2)، وتلك مهمة غاية في الصعوبة؛ لأن ما يطرحه هنا، طرح متفرد، فهو لم يكن مؤرخا للميتافيزيقا، والعصر الذي يحاكي فيه الميتافيزيقا لم يعد فيه الاحتماء بالتاريخ أمرا محمودا، ولم يعد فيه الإنسان موضوعا يحرج الميتافيزيقا، ويناوئ خطابها، بل أصبح الإنسان خاضعا لنظامها، هذا النظام المتمركز هو ما يسميه بالنظام الميتافيزيقي. إنه كل نظام يعتمد على أساس أو على مبدأ أول، أو قاعدة يمكن أن تبنى عليها تراتبية كاملة للمعاني، ويستسلم لاعتقاد كلمة مطلقة أو حضور أو حقيقة أو واقع يعمل بوصفه أساسا

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب:208.

<sup>(2)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:8 و112-113، والمعنى الأدبي:162، والمطابقة والاختلاف:635.

لكل تفكير ولغة وتجربة، فهو تواق إلى الدلالة التي تضفي معنى على الأدلة الأخر علها (الدال المتعالي)، وإلى المعنى الراسيخ، وهو ما بيرز في (الله) أو المثال أو الذاب أو المعنى الثابت أو الحقيقة القارة أو العلمية أو الهوية أو الوعي ... إلخ، أي باختصار أسس المتاهيزيشا

من هنا عمل(دريدا) على تقويض ثنائيات هذا النظام، التي تمنح على وفته امتيازا وتمركزا للطرف الأول، فالعمل التفكيكي يهدف بالفعل إلى تقويض التسلسل المنطقي للمفهومات الأسياس، وقلب علاقيات التأسيس والسيطرة على مستوى المفهومات بين الكلام والكتابة، والمعقول والمحسوس، والداخلي والخارجي، والمنطق والبلاغة.

يدور عمل (دريدا) التفكيكي حول فكرتين رئيستين؛ هما: التمركز حول العقل، وفكرة الحضور، بوصفهما فكرتي هيمنة على طبيعة العقل الغربي، بل إن التمركز اللوغوسي بمعناه المتطور مرتبط بشكل لا يمكن الانفكاك منه بالثقافتين الأوروبية واليونانية، ويسموغ(دريدا) لتحديده هذا، فيرى أن فلسفة التمركز اللوغوسي بالتحديد، هى استجابة غريبة لضرورة أكبر بكثير من تلك التي تجري، كذلك، في الشرق الأقصى والثقافات الأخر، ألا وهي ضرورة التمركز الصواتي التي تتمثل بأسبقية الصوت على الكتابة، وهذا التصور هو بالأحرى حضور ذاتي للاستحواذ الفوري على المعنى الذي يعبر عنه بضرورة التمركز الصواتي، وهذه الفكرة لم تتطور إلى ميتافيزيقا منظمة ومتمركزة لوغوسيا في أي من الثقافات غير الأوروبية (أ).

إن هذا التمركز على العقل دفع العقل إلى واجهة الاهتمام، وأعطاه سلطة التحكم ي مسار الفكر، إذ آل في نهاية الأمر إلى مفهوم مجرد ذي قوة (لا متناهية)، وفي ظل هذه النزعة العقلية، صار القياس المنطقي نموذجا أوليا تقاس عليه النماذج الفكرية والمعرفية، ومن هنا، وجه (دريدا) جل اهتمامه لتفكيك هذا التمركز، ومحاولة التفلت من قبضة

<sup>(1)</sup> ظ: البنية، اللعب، العلامة في خطاب العلوم الإنسانية:235-236، والتفكيك:95، وتفكيك النظم المعرفية:68،

التمردكز العرقي الغربي<sup>(1)</sup>، وتقويض الأصل الثابت المتوحد ببالقوة، وما يرتبط به من مفهومات التعالي والقصدية<sup>(2)</sup>، فمشروعه يطمح إلى تفكيك المراصر الدلالية كلها، وبؤر المعاني التي تشعكات حولهما، فالممارسة الفكرية حول التمركز العقلي أنتجت تمركزا عقليا قويا متفردا، اقصى كل ممارسة فتكرية تخالفه؛ لأنه ربط بينه وبين معنى الحقيقة، وأنتج نظاما مغلقا من التفكير، فائما على خدمته أولا، وديمومته ثانيا، وبذلك نعلم حجم الضرر الذي ابتلي به الإنسان الغربي الخاضع لذلك النظام المتكرر بأدواته المهيمنة عليه، مما وجد في استراتيجية (دريدا) خير محاكمة عادلة لنظام فُرض عليه قبل أن يُخلق.

وتواكب مقولة الحضور النظام المركزي العقلي، وتمثل مبدأ راسيخا مفاده أن الموجود يتجلى بوصفه حضورا، والحضور لا يعادل الواحد، ليس هو الكل، ليس هوية مجسدة أو متصورة، يقول(دريدا): هناك معركة بين الفلسفة التي هي دائما فلسفة التحضور، وفكر اللاحضور الذي ليس هو بالقوة نقيضا لتلك الفلسفة، ولا تأملا في الغياب السلبي، وكذلك ليس نظرية في اللاحضور باعتباره لا شعورا "دق. وبهذا، نرى في التفكيك استراتيجية ضمن حدود الفلسفة، واستراتيجية للبحث في الفلسفة، فهي ممارسة تجهد من أجل القيام بمناقشة دقيقة جدا داخل الفلسفة كما تجهد في الآن نفسه من أجل إزاحة المقولات الفلسفية أو المحاولات الفلسفية ذات الهيمنة. ومن ثم يصف (دريدا) عمله المناهض للميتافيزيقا، فيقول: في التعارض الفلسفي التقليدي، لسنا أمام تعايش آمن الطرفين المتقابلين، بل نحن أمام تراتيبة قامعة، إذ يهيمن أحد الطرفين على الآخر (قيميا ومنطقيا. إلخ) فيحتل بذلك موقع السيد. ويقتضي تفكيك التعارض- أولا وعند لحظة معينة - قلبا لهذه التراتبية ". وطبقا لذلك، فإننا نرى أن الهامش (الطرف الآخر) يبرز على هياة ملحق مضاف إلى متن ليحقق استراتيجية قرائية ترمي إلى نسف ما استقر من قناعات هياة ملحق مضاف إلى متن ليحقق استراتيجية قرائية ترمي إلى نسف ما استقر من قناعات

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:54.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية اللغة الأدبية:153، ومعرفة الآخر:123.

<sup>(3)</sup> نقد العقل الغربي:198.

<sup>(4)</sup> مواقع:56-57.

في العقل الغربي، ومن هنا، فإن (دريدا) لا يصتب فلسفة أو لا ينتح نظامها فلسفيا ميتافيزيقيا آخر يضاف إلى ما سبقه، وإنما ينتح هوامش على تلك الفلسفة.

وقد هاجم فلاسفة الاختلاف الميتافيزيقا، فحملوها أسباب ماساة الإنسان الغربي، وممن سبق (دريدا) إلى ذلك:

1// نيتشه: لم يرفع (نيتشه) المتافيزيقا لكونها لم تهتم بالوجود، ولم يقبل بها من وجهة نظر أنطولوجية. ينبغي، من وجهة نظره الخاصة، قلب القيم التقليدية الراسخة المضادة للحياة من أجل التوصل إلى فلسفة جديدة فيما وراء الخير والشر تبلغ مسألة المعنى والقيمة (أ). وبهذا، يكون (نيتشه) قد سبق متفلسفة عصره، بإدخال مفهومي المعنى والقيمة إلى حقل الفلسفة، اللذين أفاد منهما الفكر الفلسفي الحديث، وما يزال يفيد منها، بطريقة ريما لم تكن الطريقة التي أرادها لها (نيتشه)؛ ذلك أن فلسفة المعنى والقيم ينبغي أن تتخذ صورة النقد بالمعنى الفلسفي. ولم يكن التقويض الجينالوجي الذي سار عليه (نيتشه) كافيا لزحزحة الحضور المتافيزيقي، وتصفية الفكر الغربي من التمثلات التي يكونها الإنسان عن العالم.

//2 هيدجر: تنبه (هيدجر) إلى هذا القصور، وعد (نيتشه) آخر الميتافيزيقيين في الفرب؛ ذلك لأنه "يتنزل داخل خط التساؤل الفلسفي الغربي"(2)، وإن كان يشكل لحظة تركز واكتمال هذا الخط، فبتأويل معطيات (نيتشه) يمكن لنا قراءة الفكر الغربي وفهمه بمجمله. وهكذا تصبح معطيات (نيتشه) إسهاما آخر في مسار التساؤل الميتافيزيقي، فالفكر الغربي منذ اليونان حتى (نيتشه) ظل فكرا ميتافيزيقيا، على أساس أن لكل حقبة تاريخية أساسها الميتافيزيقي الذي تقوم عليه. ولهذا، خاض (هيدجر) حوارا مطولا مع معطياته الفلسفية، بوصفها آخر الأفكار الميتافيزيقية الغربية.

<sup>(1)</sup> ظ: منظورية الحقيقة عند نيتشه:50-60.

<sup>(2)</sup> التاريخ والحقيقة لدى ميشيل فوكو، د. السيد ولد أباه:51، وينظر مصدره هناك.

ورأى (هيدجر) أن التاريخ الغربي منذ بدايته، وعلى امتداده، ظل يبرهن على أن التاريخ الغربي منذ بدايته، وعلى امتداده، ظل يبرهن على أن وكبنونة الكائن تنجلي بوصفها حضورا. وهذا النجلي للكينونة على أنها حضور هو بذاته ناربخ الغرب! ذلك أن مسار تاريخ الغرب ترادف في معناه ودلالته مع فكرة الحضور، بحسبان أن ما يأني لذانه يتجلى وينتشر بالقرب من ذاته وسيادته (1).

ولهبعنة مبتافيزيقا النذات، دعا إلى تقويضها، وهدم قداستها، وعلى الغرب أن بنحاوز ما هو قائم؛ لأن نهايتها توجب إلغاء ما هو دوغمائي والبحث عن "حياة خالية من الحاضر، ومن الهدف، ومن الغاية. ذلك أن الإنسان في أعمق أعماق وجوده محروم من الغاية ومن الهدف"(2).

وبهذا التصور، يرى(دريدا) أن حركة التفكيك تستمد مجمل منطلقاتها من المشروع(الهيدجري)، ففي مرحلة مبكرة من تاريخه الفكري، دعا(هيدجر) إلى تفكيك التراث لكونه الحل الأمثل لمجاوزة الميتافيزيقا، والتحرر من أزمة امتدت امتداد نسيان حقيقة الوجود، غير أن هذا التحرر من جوهر الفكر الميتافيزيقي، يتطلب لاطلاع عليه (3) بمعنى أنه يفيد من تاريخ الميتافيزيقا ضد الميتافيزيقا، إذ لا مجاوزة حقيقية إلا بالإفادة مما تركه الفلاسفة الأوائل في النسيان والحفر في أبنيتها، فعملية مجاوزة الميتافيزيقا تحتاج إلى امتلاك شروط فهم عصورها ومحاورة ما أنجزه إبطال التاريخ الميتافيزيقي؛ ذلك التاريخ الذي غيب المعنى الأصلي للوجود، وقدم المعنى البديل، وكأنه الأول. وهذه في الواقع هي أزمة العقل الغربي، فهو لم يفكر في البحث عن هذا المعنى الأول، ولم ينظر إليه بوصفه أساسا دون أساس، بل راح يثبت مركزيته العرقية، لغرض سلطته على الآخر، وجعله خاضها له.

يبدو أن النظر في مشكل الميتافيزيقا استشكال قديم، وقد أثبت (دريدا) ذلك، ورأى أن مذاهب الفلسفة ونظرياتها المتنوعة، ما هي إلا صور من نسق واحد هو نسق

<sup>(1)</sup> ظ: التقنية - الحقيقة - الوجود، مارتن هيدجر:89 و204.

<sup>(2)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:240، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظا: مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:232.

التمركز حول العقل، وعليه، يظل تخطي الخطاب الميتافيزيقي امرا صعبا، ومع ذلك، أثبت (دريدا) أنه بالإمكان نقدها من الداخل، وذلك بالتعرف إلى النظام الهرمي الذي أقامته، وربما في مرحلة لاحقة يصار إلى قلب هذه الظاهرة راسا على عقب، فغاية النقد هنا- هز الأسس الميتافيزيقية التي أنتجت ضمن افق محدد، وربضت خلف الفكر كله، توجهه وتحدد مساره (1).

إن النظام المتماسك الذي نتج عن ممارسات التمركز، من الصلابة بحيث يصعب تفكيكها وتعريتها مباشرة بل إن الأمر يحتاج إلى زحزحة الأسس التي ينهض عليها النظام الذي قد يؤدي إلى تفجيره من الداخل، وعلى هذا، يستعمل(دريدا) التفكيك بمعنى الهدم، ونقض الأنطولوجيات السائدة، فالتفكيك لا يعني الإفناء "بل التفكيك والعزل والوضع جانبا للأقوال التاريخية التي تتناول تاريخ الفلسفة. إن التقويض يعني فتح الأذنين، تحريرهما وتهيئتهما للأخذ بما يظهره لنا التراث بمثابة وجود الموجود، وفي الوقت الذي نسمع فيه هذا النداء، نكون قد وصلنا إلى التوافق "(2).

وبهذا المعطى الفلسفي- النقدي، نكون قد حصانا على آلية فحص منظومة الخطاب الفلسفي الغربي عبر قرونه الموغلة بالقدم، والمكتسبة لخصوصية معينة في كل لحظة من لحظاتها، بوصفها المراحل المتعاقبة للبناء التدريجي للفكر الأوروبي الحديث، فالمتافيزيقا هي قدر الغرب المرسوم له.

ورأى(دريدا) أن العلامة الناصعة على بروز الطابع الميتافيزيقي الذي يتخلل فكر (هيدجر) هي استخدامه لفكرة الوجود، حيثما يصف (هيدجر) الانتقال التدريجي- فيما يزيد على ألفي عام- من أفلاطونية (أفلاطون) إلى أفلاطونية (نيتشه) المقلوبة بأنه نسيان الوجود، وقد حدث هذا النسيان بالتدريج. وما نسيان الوجود- بحسب هيدجر- سوى خلط بين الوجود والموجود. فيزعم (هيدجر) أن (أفلاطون) انزلق من السؤال عن: ما هو الوجود؟

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:180.

<sup>(2)</sup> مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:231، وينظر مصدره هناك.

إلى السؤال عن ما هي خصائص الموجود العامة؟ (١)، وهي عمامة امتصاص تحجب ما يطلة. عليه (هيدجر) (الاختلاف الأنطولوجي) أن يوصفه اختلاها موازيا للاختلاف بين الرغسة المازمة بيَّ الإنصاب للوجود، والرغبة في تقلبنه وتوجيهه على وهي الية محددة.

وعصكرة الوجود هذه، تعرضت للنسيان تدريجيا من قبل معطم الفلاسفة، بسبب النزلاق تقاعتهم إلى هاوية تقديس القوة النيتشوية، بما جعلها ثقافة توسلت بعقلانية وتضخم تكنولوجي جعلتهما غاية لها، وهي ثقافة قد باتت مهيمنة ومتحكمة في العقل الغربي؛ الأمر الذي جعل(دريدا) يتخلى عنها، بوصفها العنصر المكون لفكر(هيدجر)، إذ يرى أن الاختلاف الأنطولوجي فكرة ما تزال واقعة تحت رحمة المينافيزيقا، ولكي يحقق ذلك الابتعاد، اخترع مصطلحاته التفكيكية، مجابها ومزيحا بـذلك مصطلحات(هيدجر) الوجودية، وبتخليه هذاء يحرر (دريدا) نفسه من العناصر التكوينية في فكر (هيدجر) التي تتآلف مع نزوعه العاطفي إلى الحياة الرعوية ونزعته القومية، وهي العناصر التي أفضت به ع اننهاية إنى النازية (3). وبدلك حال(دريدا) دون استثمار (هيدجر) في اليسار السياسي. إضافة إلى أنه قام بتحويل سؤال (هيدجر) العاطفي، كيف نتتبع آثار إحياء ذكرى الوجود مقاصد النصوص التي تتقوم بتعارضات ميتافيزيقية؟ وكيف يتسنى لنا فضحها وتعريتها من أنساقها الميتافيزيقية ؟ وكان هذا التحويل شديد الأهمية لأغراض نقاد الأدب التفكيكيين. لقد تحول(دريدا) عن استغراق(هيدجر) في تتبع المرجعيات الفلسفية المعتمدة، إلى تطوير تقنية أو استراتيجية يمكن من خلالها تقويض النصوص الأدبية والفلسفية، القديمة والحديثة. ومن هناء ندرك سبب احتضان الولايات المتحدة الأمريكية،

<sup>(1)</sup> ظ: مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي:45.

<sup>(2)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 215.

<sup>(3)</sup> ظ: إشكائية التواصل في الفلسفة الفربية المعاصرة:198-203، والصهيونية والنازية ونهاية التاريخ، عبد الوهاب المسيري:216-224.

<sup>(4)</sup> ظ: تاريخ الوعي- مقاربات فلسفية حول جداية ارتقاء الوعي بالواقع، مونيس بخضرة:30-31.

لتلك الاستراتيجية المقوضة للنصوص جميعها، مما يجعلها ممارسة نقدية - سياسية فاضحة لمرتكزات خطاباتها البرغماتية.

وعلى الرغم من مقولة الوجود التي اشتغل عليها (هيدجر) محاولا التحرر من قبضة الميتافيزيقا، يرى (دريدا) أن مقولته هذه ما هي إلا إقرار مبدأ عام عن الموجود، وكان عليه أن يلجأ إلى مجازات من قبيل اللغة مسكن الوجود (1)، وهي مجازات تعود إلى فكرة ادعاها (هيدجر) من قبل عن الوجود من حيث هو حضور، مقيما بذلك عند جذر الخلط ببن الوجود والموجود. ومن هنا كان (هيدجر) مفككا لهيمنة الخطاب الميتافيزيقي فيما هو حاضر، وهو يفعل ذلك — بحسب دريدا — كي يفضي بنا إلى التفكير في حضور ما هو حاضر، غير أن التقكير في هذا الحضور يستعير لنفسه اللغة التي تفككه، وذلك اضطرار ليس بمقدور أي فرد الانفلات من هيمنته (2). وبذلك رأى (دريدا) أن محاولة (هيدجر) التعبير عما هو غير قابل للوصف، مجرد شكل آخر ومعقد من أشكال النضال العقيم الذي يهدف إلى استنفار اللغة للعثور على كلمات تكتسب معناها مباشرة من العالم، أي من (اللالغة). وقد تعرض هذا النضال إلى الإخفاق؛ لأن اللغة طبقا لـ (سوسير) نظام اجتماعي متواضع عليه ومنبن على الاختلافات.

ويشدد (دريدا) في قراءته للبنيوية في العلوم الإنسانية على مفهوم البنية، ليوضح أن كل بنية تقوم على فكرة المركز، المركز الذي تتضمنه البنية وتتأسس عليه. لكن ذلك المركز غائب دائما ويستحيل، من ثم، تعيينه والإمساك به، فهو شيء كامن وسط البنية ويحكمها، لكنه في الوقت نفسه هارب من البنية ذاتها (3)، أي من التركيبة البنيوية التي تجعل البنية بنية. وهكذا يتضح التناقض، فالفكر الغربي المتمركز حول اللوغوس، يعرف المركز بأنه مركز لتكوين كلي، لكنه مركز واقع خارج حدود ذلك التكوين، مما يجعل المركز شيئا غير مركزي أو (لا مركز). وليس معنى ذلك التناقض أنه تناقض

<sup>(1)</sup> ظ: أنطولوجيا اللغة عند مارتن هيدجر، إبراهيم أحمد:133.

<sup>(2)</sup> ظ: الاختلاف المرجأ: 64-66، وصور دريدا: 33.

<sup>(3)</sup> ظ: البنية، العلامة، اللعب في خطاب العلوم الإنسانية:234-235، ونظرية الأدب في القرن العشرين:157-160.

ألبياب النَّاشِ، حا بعد البَصْوية

فحسب، أي مجرد تناقض منطقي، وإنما هو أيضا تناقض يعبر عن رغبة؛ الرغبة في تحديد مركز ثابت على الرغم من الاعتراف الضمني بأن مفهوم البنية يتناقض مع مفهوم المركز، فالبنية هي مجموعة من العناصر التي يتصل بعضها ببعض وتنتج الدلالة من خلال تلك العلاقات، ولأن هناك حاجة ملحة لتثبيت الدلالة، كان من الضروري أن يوجد مركز يربط تلك العناصر (1)

وما يهم (دريدا) هنا، هو القول بأن الحقيقة المائلة هي أن المركز اختراع إنسائي هدفه تثبيت المعرفة والوصول إلى حقائق ثابتة، بينما تؤكد الشواهد عكس ذلك، أي أن ما أمامنا ليس سوى عناصر متحركة دائما، لا مركز يهيمن عليها، ولا حقائق ثابتة. هذا النقد للبنيوية أطلقه(دريدا) في مؤتمر في الولايات المتحدة الأمريكية، كما سبقت الإشارة، وهو نقد، كما يتضح، تنامى في سياق الثقافة الأوروبية التي تبلور فكر (دريدا) ضمن معطياتها، غير أن تلك العلاقة بالفكر الأوروبي، لم تؤد إلى جعل أوروبا تميز أعماله وأفكاره، وهذه ظاهرة ملفتة للنظر، فالتأثير والاستقبال النقدي الإيجابي لأطروحاته المشتملة على نقده للبنيوية كانا ضعيفين وفاترين في أوروبا وفي البلد الذي ينتمي إليه (فرنسا) معقل البنبوية، في حين كانا أقوى في أمريكا، بوصفها البلد الأكثر خصوما مع طموح العلمية البنيوية، مما هيأ المناخ النقدي لتقبل معطياته، مع احتضان جامعاتها له ولأفكاره.

ونتيجة لذلك، يذهب (دريدا) إلى القول بأن البنية والأنظمة تتأسس بوصفها مراكز حضور ذاتي موجودة في اللاوعي، ولهذا لا بد من لعبة الاختلاف التي تتحكم في عملية تأصيل الدلالة وتمركزها وتعاليها، لذا فإن فعالية التفسير تتتج الحقائق على أنها مستقر ووحدة للحضور، لكن برنامج(دريدا) التفكيكي يخصب نشاط التفسير ويفتح له آفاقا جديدة ضمن فضاءات بكر لم تعرف من قبل، مثل الأولية الأبستمولوجية، والأولية التاريخية ومن بعدها الأولية الجنسية فالأولية الوجودية (٢)؛ ومن هنا يأتي إصرار (دريدا)

<sup>(1)</sup> ظ: البنية، العلامة اللعب في خطاب العلوم الإنسانية :235.

<sup>(2)</sup> ظ: معرفة الآخر:128–129، والمطابقة والاختلاف:640–641.

وأتباعه على عدم الاعتراف بوجود حدود تحصر المنى، لسبب هو أن الدلالة لا تمثلك قوة حضور بنفسها؛ لأن مقولة الحضور نفسها هي العامل المؤثر في إنتاج الدلالة.

ويستعين (دريدا) لتحقيق هذه الغاية بأكثر المصطلحات تقنية في علم اللغة، فيذهب إلى أن كل دال ما هو إلا استعارة لتعويم مدلول، بيد أن هذه العملية لا بكتب لها النجاح خارج اللغة، ومن شمة يتحول المدلول إلى دال يقوم بدوره بإنتاج جديد من الدالات ولهذا لا يمكن العثور على مرجع خارج اللغة أن فيضمر النص ويفقد وجوده المرجعي ولا يعرف إلا ضمن كيانه الخاص.

ومن الطبيعي أن تجذب رؤية اللغة على هذا النحو انتباه دارسي الأدب الذين اعتدوا على ممارسة القراءة المغلقة من خلال النقد الجديد الذي هيمن على قراءات النقد، بدعوته إلى الاهتمام بمبدأ وحدة الأعمال الأدبية وتكاملها الداخلي<sup>2</sup>). إن نقادا تشريوا هذه الطريقة على مدى مدة طويلة قد ألفوا تسليط الضوء على مواضع الالتباس، كما اعتادوا أيضا على تحييد الشاعر ومقاصده وسياقه التاريخي من أجل ما أطلقوا عليه بالدراسة من الداخل<sup>(3)</sup>، ليغدو النقد عملا موضوعيا يجعل هدفه الأساس فحص النص الشعري/الأدبي. وقد كانت القراءات (الدريدية) للنصوص الفلسفية مصدرا يتيح إمكان قراءات مماثلة للنصوص الأدبية، وتلك ميزة القراءة التفكيكية، التي اختص بها(دريدا)، غيران هذه القراءات لن تكشف عن الوحدة العضوية التي كان ينشدها النقاد الجدد<sup>(4)</sup>، بل إنها القراءة تعمل على نقيض هذه الوحدة؛ لأنها تقوض الوحدة من أجل الانحلال (اللاتهائي) المنتوح على عناصر لا تحد ولا تعرف الثبات؛ ذلك أن ما يدعيه(دريدا) من أن لغة الميتافيزيقا منتشرة انتشارا واسعا يجعل القراءة التفكيكية تطال نصوصا ليس لها علاقة الميتافيزيقا منتشرة انتشارا واسعا يجعل القراءة التفكيكية تطال نصوصا ليس لها علاقة بأي موضوع فلسفي.

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:112-115.

<sup>(2)</sup> ظ: النظرية الأدبية:146.

<sup>(3)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:78.

<sup>(4)</sup> ظ: النقد الأدبي والإبداع في الشعر، محمود السمرة: 123-125.

ولما كانت مهمة (دريدا) تقويض العقل الجامد، كان من الطبيعي أن يصعد بالعقل الديني؛ ذلك لأن حضور اللوغوس في العهد الجديد على أنه كلمة منع المفهوم قدرا كثيفا من الحضور، ولكون الكلمة أصل الوجود، فإنها توقع وتذيل على حضور العالم، فكل "شيء هو معلول هذه العلة مع أن(الكتاب المقدس) مكتوب، قبان كلمة الله منطوقة في الأسياس""، ولهذا انصب جهد (دريندا) لتحطيم كل المراكيز، وتفكيل أنظمتها، بدءا من مركز الوجود الأول(الإله)، وهو سبب مركزي لكل الأحداث، مرورا بمركز الحقيقة، وانتهاء بمركز العقلانية (2)، وعلى ذلك فإن هذا المعطى الفلسفى -الْنَقَدي، يشدد على نفى تعيين الوجود بوصفه حضورا كما كان شائما في الميتافيزيقا الغربية، ويسعى إلى تحطيم تلك المركزية المعينة وجوديا بوصفها حضورا(لا متناهيا). وبتحطيم المركز يتحول كل شيء إلى خطاب وتذوب الدلالة المركزية، وينفتح الخطاب على أفق المستقبل دونما ضوابط مسبقة، وتتحول قوة الحضور، بفعل لعبة الاختلاف، إلى غياب للدلالة المتعالية، وإلى تخصيب للدلالة المحتملة. ولعل هذا الفهم الذي يطرحه (دريدا)، وبخاصة سعيه إلى تحرير النص من المعنى الأحادي، بحيث يصبح النص حلقة من سلسلة متواصلة من الدالات غير المقترنة بأصل، هو ما أسماه (دريدا) بالدلالة المتعالية، التي تعني أن النص التفكيكي لا مرجع له ولا نهاية. والحقيقة أن هذا المعطى لا يمكن ممارسته على العقل العربي، فهو غير قادر على التفكير الحر وعلى اتباع طريقة طرح الأسئلة، التي لا بد من أن تصطدم بجدار سلطة الخطاب الديني الذي بقي العقل/الفكر العربي، إلى الآن، مخلصا لروافده الأولى.

إن غاية (دريدا) الأساس هي البحث عن المسكوت عنه في الفلسفة الفربية، فهناك "اعتراض على امتياز الآن الحاضر، امتياز يحدد مبدأ الفكر الفلسفي ذاته [...] بل الصراع بين الفلسفة التي تعتبر دوما فلسفة الحضور، وفكر عدم الحضور الذي ليس بالضرورة تقيضها "(3)، وتسعى استراتيجيته إلى استرجاع ما أسقط من النص أو تقويضه، وهو سمة

<sup>(1)</sup> المطابقة والاختلاف:637-638.

<sup>(2)</sup> ط: فلسفة التفكيك عند دريدا:45.

<sup>(3)</sup> مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:14.

للنص سلفا، فما أسقط منه موجود في نص آخر أو أنه ينتح في كتابة أخرى، فإرجاع سا هو غير موجود في النص يعني قرنه بنص آخر، وتحديد التقاطع القائم بينهما. إن مكان التقاطع هـو مفصل الـنص، وتخمه وحدوده، و(دريـدا) يحاول استرجاع الحقيقة في النصوص أن عبر تفكيك قوانينها. وبهذا نقهم دعوته إلى القراءة المحايثة أو الباطنة للنص، ليس من خلال الانتقال بين داخل النص وخارجه انتقالات موضعية، يتنقل السؤال فيها من طبقة معرفية إلى أخرى، ومن معلم إلى مملم، حتى يتصدع الكل، وهذا هو ما ينص عليه جوهر التفكيك.

وي السياق نفسه يرى (دريدا) أننا لا نستطيع أن نبقى داخل النص، ولكن هذا لا يمني أن علينا أن نمارس، بسناجة سوسيولوجية النص، أو دراسته العديكولوجية أو السياسية أو سيرة المؤلف، وأن ثمة بين خارج النص وباطنه توزيعا آخر للمجال، وعليه، فإن في القراءة الباطنة للنص أو التفسيرية، يظل شيء ما ناقصا، دائما (2). وهو ما يجعل عمل التفكيك يتصف بالاستمرار وعدم الركون إلى شيء محدد، فهو فاعلية تعتمد على أسلوب نقدي يبطل القول بوجود معنى جوهري أو بنية عميقة حتى في النص الميتافيزيقي أو الأنطولوجي.

وقراءة (دريدا) لـ (روسو) تختلف اختلافا جذريا عن التأويل التقليدي؛ لأن (دريدا) يظل غير راغب في قراءة (روسو) بوصفه أدبا، فإيمان (روسو) الرديء باللغة الأدبية، هو "سلوك يعتمده لشجب الكتابة على أنها إدمان خاطئ، هو عند دريدا ترجمة شخصية لشكلة أكبر بكثير بحيث لا يمكن ردها إلى أسباب نفسية. فقي علاقة روسو بالكتابة، لم يكن محكوما بحاجاته ورغباته، بل بتقليد يسيطر على الفكر الغربي كله: وهو مفهوم السلبية (اللاوجود) بوصفه غيابا، وبالتالي إمكان تملك أو إعادة تملك الوجود (بصورة حقيقية أو مصداقية أو طبيعية.. إلخ) بوصفه حضورا "(3). وهذا الحضور الميتافيزيقي هو الشائع، فجميع الأشياء تعود إلى مركز يشير دائما إلى استمرارية

<sup>(1)</sup> ظ؛ نمىيات:79.

<sup>(2)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف: 51.

<sup>(3)</sup> العمى والبصيرة: 185.

الحضور، ولم يكن (روسو) وحده مصابا بذلك، فهو حلقة في سلسلة تختتم الحقبة التاريخية للميتافيزيقا الفربية.

أما ما كتب في الدراسات النقدية العربية عن هذا المعطى المعرفي فليس كثيرا، فقلما أفرد له الدارسون العرب دراسة مستقلة للتعريف به والإلمام بمقوماته. والباحث الراغب في الوقوف على ذلك مدعو إلى التقيب عن مصادره من خلال دارسات تهتم بالاستراتيجية التفكيكية عامة. ومع ذلك تطالعنا طائفة من الدراسات تنص على إفادتها من هذا المعطى. وبنظرة نقدية موضوعية، يتبين التفاوت بينها، وأغلبها جاء على هيأة صيغة تعريفية وصفية لا تعتمد التحليل والنقاش، فكانت أشبه بالتكرار، وكأنهم يقدمون المعطى(الدريدي) للعربية كما هو. وسنحاول الإلمام بما جاء في هذه الدراسات، من أجل إثبات درجة التقبل النقدي وفهم نقادنا العرب لهذا التقبل. ومن أهم النقاد العرب الذين مثلوا القسم الوصفي — التاريخي وتابعوا المفهوم(الدريدي):

1. **مشام صالح:** تقع فلسفة (دريدا) عند (هشام صالح) في منزلة الفلسفات الغربية القائمة على نقد العقل الغربي وتقويضه ونسف نماذجه الفلسفية النظرية، التي يتبوأ فيها الفلاسفة كلهم مكانة متميزة، مشيرا إلى أن ما قام به (دريدا) من قلب للعلاقة بين المكتوب والمنطوق، يماثل ما قام به (نيتشه) من نسف وتفكيك للمفهومات الأفلاطونية المثالية، بتنزيله العالم العلوي إلى أسفل ورفعه العالم السفلي إلى أعلى، وما قام به (هيدجر) من عكس لتيار المبتافيزيةا المهيمن على العقول الغربية كلها، الذي يهتم بالكائنات وليس بالكينونة (1).

ويشدد الباحث على أن الفلسفة الغربية - كما يراها (دريدا) - قائمة على الميتافيزيقا ، على الإيمان الراسخ بالحضور والامتلاء المتحققين في شكل أسطوري في (الله) ، أو في الدين ، وظل يستبد بأصحابها هاجس ملاحقة هذا المعنى الواحد المكتمل المتضرد. والرأي الاستراتيجي لدى (دريدا) ، فيما يقدمه لنا (هشام صالح) ، أن نسف هذه

<sup>(1)</sup> ظ: التأويل/التفكيك:100.

القلسفة بنيفي أن يؤتى إليه من الداخل، أن يتسلل البعث من خلال الشروح والتعسدهات للإطاعة بهذا الفسكر المكليائي(!).

2 هيد العزيز بن عرفة؛ المستهدف عند(دريدا) بالتفسكيك، عنما يري عبد العزيز بن عرفة عبد وعبي الإنسان المقتبع باستقطابه العنعون ومركرية وجوده علا المالم ووحدانية الفحكر عنده، "فحسب هذا الرعم هإن الذات الإنسانية تخشزل عندا الوعبي فهي لا تمدو أن تحكون مجرد(أنا)، ضمير المضور فالفحكر يحيط بجميع أطرافها، متطابقا علا ذلك مع نفسه. وبالتالي فإن الوعبي قادر على اختيار كنه هذه الذات، فيكون لها مرآة عاكسة "2".

وإلى مثل هذا التبع الوصفي ذهب بقية نقاد القسم الأول؛ ومنهم عبد الله إبراهيم، وبسام قطوس، ومحمد سالم سعد الله(3) وحتى لا نقع في تحكرار المقولات، اكتفينا بذلك، لبيان مساحة تأثير المنهج التفكيكي في النقد العربي، وكيف كائت محاولات أولئك النقاد لفهم الفكر الوافد، محاولات تعريفية مبسطة لمبادئ النظرية التفكيكية.

ظ: التأويل / التفكيك :102.

<sup>(2)</sup> التفكيك والاختلاف المرجأ (جاك دريدا):71.

<sup>(3)</sup> ظ: معرفة الآخسر: 123-131، والتفكيسك الأصول والمقسولات: 60-71، والمطابقسة والاختلاف: 65-65، والمطابقة القسراءة: 26-28، والأسس الفلسفية لنقت ما يعبد البنيوية (اطروحة دكتوراء): 155-157، وفلسفة التفكيك عند دريدا: 45-47.

## المبحث الثالث

## الكتابة

إن عملية فهم قضية الكتابة عند (دريدا) ليست بالأمر الهين، فهي ليست مجرد مفهوم أو تصور، بقدر ما هي عملية إجرائية لا يمكن من دونها فهم فكر (دريدا) التفكيكي وأثره في تفكيك العقل الغربي وخطابه ولا فهم مجمل الفكر الغربي؛ هذا الفكر الذي رفع من شأن الكلم (الصوت) وهمّش الكتابة. وهو لهذا اشتغل على تتائية الكتابة/الصوت، بعد معاينة عميقة للنظام الفلسفي والمعرفي الغربي.

أولا: مفهوم الكتابة عند دريدا: في إطار استراتيجية تفكير(دريدا) التفكيكية، التي تبحث في (اللامفكر) فيه ضمن الفلسفة، والمسكوت عنه ضمن الميتافيزيقا، وضع نوعية العلاقة القائمة دوما بين الحضور أو الوعي والصوت؛ ذلك أن التشلام يفترض حضور المتكلمين، ولهذا يفترض الوضوح والمعاني المحددة، ولا يترك مجالا التأويل والأخطاء في عملية الفهم، ولهذا كانت له الأولوية والأفضلية، إذ تفصح الكلمات عن المعاني، بعكس الكتابة التي تشوه المعنى ذاته، ولهذا فقد نعتها الفلاسفة بأنها ظاهرة منحطة، وعلى هذا الأساس مُجد المعنى/المدلول، وأبعد الدال عن مركز العناية المعرفية، فحازت الكتابة على مرتبة دونية في علاقتها بالكلام، وتلك المرتبة وجدها(دريدا) عملية إقصاء قصدية؛ لحونها تضع صاحبها أمام المسألة على عكس الصوت الذي سرعان ما يتبدد ويتلاشى، على حين أن الكتابة تبقى شاهدة على ما حدث، فما "يخيف في الكتابة هو ما تحفز عليه من انتشار للوعي مثلما للعلامات، لا يتسبب به الكلام المباشر الملتحم حول نفسه" أن ان المتابة الفرصة للتحرك نحو الخارج، نحو سماع الصوت للآخر، وسماع صوت وتمنح الكتابة الفرسة للتحرك نحو الخارج، نحو سماع الصوت للآخر، وسماع صوت الآخر؛ لذلك خشي كثير من الفلاسفة من تدوين أفكارهم "بسبب خشيتهم من قوتها في تدمير الحقيقة التي تقوم على الأفكار

<sup>(1)</sup> الكتابة والاختلاف:33.

العصسل التنانسة

المجردة كالنطق والأفكار والفرضيات التي يرون انها تلوث عندما تختب "أ، ومن الواقع يكمن الخوف من الكتابة، بوصفها أداة إجرائية تنماز بصفة استغنائها عن حضود المتكلم، ومنحها السلطة للقارئ في تفكيك الخطاب أو النص المكتوب، وجعل أفكار المؤلف تحت المجهر النقدي، مما تشخص عيوب الكاتب ذاته، إذ تعكشف القراءة عن مكبوته، والمسكوت عنه وعن (لا شعوره)، وآلية عمل الفكر لديه. ومن هنا، سمى (دريدا) لتشغل الكتابة المكانة الملائقة بها. وبذلك وجه (دريدا) ضرية قوية إلى الثنائيات المستبدة بالفكر الغربي، جراء ثنائية الصوت/الكتابة، وأنا/أنت...إلخ.

ينطاق (دريدا) في فهمه للكتابة، من الأسس الفلسفية والفكرية التي كان قد اسس لها، فليست الكتابة وعاء لشحن وحدات معدة سلفا، وإنما هي صيغة لإنتاج تلك الوحدات وابتكارها، ومن ثم يصبح لدينا نوعان من الكتابة: الأول الكتابة التي تتكئ على التمركز حول العقل، وهي التي تسمي الكلمة بوصفها اداة صوتية / أبجدية خطية، وغايتها توصيل الكلمة المنطوقة. والثاني: الكتابة المعتمدة على النحوية أو كتابة ما بعد البنيوية، وهي ما يؤسس العملية الأولية التي تنتج اللغة ". وهي بهذا المفهوم تسبق اللغة، بل تكون اللغة تولدا ينتج عن النص، وبذا تدخل الكتابة في محاورة مع اللغة، فتظهر سابقة على اللغة ومتجاوزة لها، فهي تستوعب اللغة، وتأتي بوصفها خلفية لها بدلا من كوفها أفصاحا ثانويا هامشيا، وهذا هو البعد المعرفي الذي يسعى (دريدا) ليمنحه للغة؛ ومن هنا، أخذ (دريدا) على عاتقه مهمة نقد فلسفة الحضور، من خلال تبيان أن نزعة العقل المركزية متضامنة مع الوجود بوصفه حضورا، وهذا انحضور الزمني يتحدد بوصفه أثرا للحظة أو الأن، إذ إن كل شيء يقوم على امتياز (الصوت) أو (الصوتة) موار (اللوغوس) لم تنقطع أن يكون الصوت مسموعا للتو من طرف من يرسله، إذ إنه في إطار (اللوغوس) لم تنقطع الرابطة الأصلية مع التو أبدا (3)، ومن هنا، فنزعة العقل المركزية هي نزعة الصوت المرابعة الأوماية الماني. ولهذا فإن

<sup>(1)</sup> معرفة الآخر:132-133، والتفكيك- الأصول والمقولات:75.

<sup>(2)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير:132-133.

<sup>(3)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:104 ، ومدخل إلى فلسفة جاك دريدا:14.

الهاب الثانى؛ ما بعد البئبوية

امتياز الحضور لديه بوصفه وعيا لا يتاسس إلا بوساطة الصوت، إذ إن من خصائص الصوت أن الإنسان عندما يتكلم يسمع صوت نفسه، في الوقت الذي يتكلم فيه، فهناك التكلام، وفي الوقت ذاته الإنصات للذات، ولوحدث تراخ زمني بينهما، هإن الكلام لن يتم التلفظ به، إلا إذا كان الإنسان قد أصبح فجأة أصم لا يسمع صوت ذاته (1).

وما يفاد هنا من الإنصات لكلام الذات "حضور أمام الذات، وعي، جوانية، وبالتالي تعارض بين داخل ما وخارج ما، مع تفوق الداخلي على الخارجي [...]، وإذا ما انصت لذاتي في غياب العالم، فمعنى ذلك أنني روح، معنى، حقيقة، خاصية مثالية، كل هذه القيم التي تكون نسقا، تظهر في نفس الوقت باعتبارها نسقا، هو في حد ذانه نسق الميتافيزيقا"(2).

وسماع الذات أو الوعي يؤدي عند(دريدا) إلى محو الدال لقرب المدلول، مما يؤدي إلى احتقار المادة، وإبعاد الجسد، واحتقار الكتابة، وجعلها تقوم بوظيفة ثانوية آلية، بحيث تغدو مترجمة لحدث أصلي، هو نفسه منفلت من عملية التأويل، بمعنى أن نظام المدلول لا يمكن أن يكون معاصرا لنظام الدال، بل هو في الأحوال جميعها تقيضه أو موازيه. ولعل ذلك ما ميز عمل (دريدا) بوصفه عملا إجرائيا تشكيكيا، يقوم بزرع الشك في العلاقة الثابتة أو المستقرة التي تقوم بين الدال والمدلول، أي بين الصورة الصوتية - على وفق تعبير سوسير - ومفهوم الشيء أو تصوره، وهي العلاقة التي يحاول(دريدا) زعزعتها بردَّها إلى فضاء الاختلاف وسلبيته الجذرية، وذلك بقدر ما يشكل مفهوم النفي لديه نوعا من المغايرة التامة التي لا علاقة لها البتة بالمرحلة السلبية للمفهوم في صعوده نحو التركيب كما هو الحال عند(هيجل)، التي لا تقع-كما يرى (دريدا)(3)- على مستوى المدلولات نفسها وإنما على مستوى بناء الصيغ والتراكيب اللفوية الفكرية أو التصورية. و(دردا) -هنا- يبين لنا مركزية الكلام في التفكير الغربي، أي أن المعنى يتصور بوصفه موجودا

ظ: الكتابة والاختلاف:105.

<sup>(2)</sup> مدخل إلى فلسفة جاك دريدا: 16.

<sup>(3)</sup> ظ: مفهوم الكتابة عند جاك دريدا- الكتابة والتفكيك، محمد علي الكردي:260، وينظر

على نصو مستقل عن اللغة الني تومسله ، ومن شم لا يحكون خاصما لسلوك اللغة ، ويقو (دريدا) موقف (سوسير) في أن المنى نتاج علاقات مهيزة بين الدوال ، لحكنه يتجاوز (سوسير) با ادعائه أن الهمد الزمني لا يمحكن أن يلفى من الحمديان، ومن هنا راح (دريدا) بين أهمية علم السكتابة الذي يروم إلى تحقيقه.

ولا بد هنا من الإشارة إلى قضية مهمة ، وهي أن (دريدا) يختار مفرداته النقدية بسورة ملفتة ، غيو يقوم بمتابعتها تاريخيا ومعرفيا ، ومن شم ينقضها ، من أجل بيان أصول النشأة وبعد ذلك يقترح مقرداته النقدية الجديدة في زمن ظهر الملل من العقل الشفأهي ، مما يجعلها مفردات تحقق أقصى درجات النقبل النقدي وإذا طبقنا ذلك على المفهوم المذي نمن بصدده ، يظهر لنا أن اهتمام (دريدا) جاء في خضم المناية الحديثة بموضوع المحتابة وأصولها ووظائقها لذلك أسس (علم المحتابة) ، بوصفه علم النصية ، الذي يتجاوز كلا من النزعة الميتافيزيةية و(العلموية) معا . وقد أشار (دريدا) إلى ضرورة فحص تلك الممارسات المحلام ، والتأويل الأنطولوجي للفة؛ فهذه الممارسات سيطرة الكلمة المنطوقة والصوت وفعل الكلام ، والتأويل الأنطولوجي للفة؛ فهذه الممارسات بحاجة إلى أن تفحص وتستكشف المكمى حدودها ، وعلم الكتابة هو الذي ينقش العلم ، ويضع حدوده ، ويعيد كتابة شرائط علم معين وسماته ، وشرطه الأساس هو فك نزعة مركزية العقل وبهذا المفي يقوم علم المكتابة بمهمة التفكيك ، فهو الذي يقوم بتفكيك كل شيء يربط المفهوم والمايير باللاهوت الأنطولوجي ، وبنزعة مركزية العقل، والنزعة الصوتية .

إن احتقار الحكتابة في تاريخ الميتافيزيقا الفربية إذا- مرهون دائما بتقديس اللوغوس، الذي لا يمكن أن نفرق بينه وبين الحكلام/الصوت، ما دامت حكلمة (لوغوس) نفسها تمني العقل والحكلام واللغة في آن واحد. يقول(دريدا): إن تاريخ الميتافيزيقا، على الرغم من تبايناتها التي لم تسد فقط من أفلاطون إلى هيغل مرورا بليبنتز، بل كذلك من قبل السقراطية إلى هيدجر، كان دائما يخول للوغوس مصدر الحقيقة عموما. إن تاريخ المحقيقة، أو حقيقة الحقيقة، كان دائما. نوعا من الطمس والكبت للحكتابة على غرار

**这种心态。"是心态"的意** 

العكلمة المتلشة "(1). و(دريدا) منا- يشعكك في إحدى مسلمات الفحكر العوجماطيقي يعامة، وذلك بقدر ما يقوم هذا الفحكر على مطابقة اليقين أو الشعور لواقع عملية التصبور، ويقدر ما تشكل هذه المطابقة استغرافا تاما للشعور أو حضورا كاملا للحقيقة فيه، إلى درجة تمحى فيها كل مسافة بينه وبين العالم، ويتقلص فيها كل إمكان للشك أو التساول المنهجي الذي يحرر الفكر ويطلق إساره من قيد الوجود،

ولا بند من الإنسارة إلى أن هنذا المشبكل لم يطبرح دائمنا من خيلال هنذا المنظرور التقكيكي، خاصة أن محط الاهتمام في كثير من الدراسات النقدية، يدور حول الفوق بين مقومات الثقافة الشفاهية من حيث ارتباطها بنمط تاريخي يتمتع بطقوسه ومراسيمه، بل بضاسفته الملازمة له، وبين مقومات الثقافة المكتوبة التي لم تتبلور، في الأقل في صورة مشكل متضرد ومتوحد للكتابة، إلا في ظل الحداثة والإيديولوجيات المتفرعة عنها. ومن ثم، يبقى لاستراتيجية (دريدا) الإجرائية مكانة التفرد؛ ذلك أنها استراتيجية لا تهدف إلى تحديد الأشكال الكتابية، بقدر ما تهدف إلى طرح مشكل الفضاء النقدي الذي يتطور من خلاله المنظور الإيديولوجي للشفاهية في قلب الفكر الغربي الميتافيزيقي.

إن الخلخلة التي يحاول(دريدا) بثها في قلب الخطاب الفلسفي الفربي التقليدي، تمس هواعده الأساس ومرجعياته المحورية التي يستند إليها، وذلك بقدر ما يقوم أي خطاب عقلاني- مثالي على نوع من المركزية الصوتية، من جهة، وعلى نموذج عقلي- لغوي ضمئي أو قبلي يوجهه ويرسم له أطره وخدوده التي لا يستطيع تجاوزها، من جهة أخرى. ولا شلك أنه إذا كان(فريدا) يربط بين المركزية الصوتية ومركزية اللوغوس في الفكر الغربي (2) خذلك لأن الخطاب الفلسفي لم ينشأ ولم يتبلور عند القدماء من فلاصفة الغرب إلا بقيئالم اللغة الصوتية التي تعتمد على النظام الأبجدي في الكتابة ، ولأن الفكر الميتافيزيتها المجرد نم يستطع أن يتألق إلا بالقدر الذي أتاحته له اللغة الصوتية من تأحليق وتجاوز للمس the first the agreement of the second country to be an account of the second continues of the second country to The state of the s

<sup>(1)</sup> حدود التاويل- قراءة في مشروع أمبرتو إيكو الثقدي، وحيد بن بوعزيز 109، وينظر معما أراهناك المعالمة الم The state of the s

<sup>(2)</sup> ظ: المطابقة والاختلاف:641.

المادية المباشرة التي كانت تتجسد بوساطتها انعاط الكتابات السابقة على وفق النظام الأبجدي(1).

والحقيقة أن نقد الأسس الصوتية للخطاب الفلسفي الغربي، وإسراز وظائفه الإيديولوجية الكامنة، عملية لا يمكن أن تحدث عند(دريدا) من دون إحداث هزة عنيفة واستفزازية للمكونات الكتابية التي ينتمي إليها الفكر الغربي؛ وهو الأمر الذي دفعه إلى تأسيس نوع من الكتابية أو الغراماتولوجيا، بوصفها علما يأخذ على عاتقه دعوة لإعادة النظر الجديدة في مهمة الكتابة، لا بوصفها غطاء للكلام المنطوق، وإنما بوصفها كيانا ذا خصوصية وتميز.

من خلال استقراء (دريدا) لطرح (سوسير) نراه-إذا- يتهمه بالمركزية الصوتية، ويحاول أن يبين من نص (سوسير) ذاته أن كلا من الكلام والكتابة يفترضان مسبقا نوعا معينا من الكتابة، هو الكتابة الأصلية (الأم). غير أن (دريدا) بمهمته هذه واجه مشكلتين؛ الأولى (فلسفية)، والثانية (تاريخية). وتتمثل المشكلة الفلسفية في إسقاط التصور الظاهراتي (للدالول) على التصور الألسني. فمن الصحيح أن دالول (سوسير) هو اجتماع صورة صوتية ومفهوم عن العالم، إلا أن (سوسير) في مبدئه الأساس (الاعتباطية) ينكر طراحة أن يكون المعنى متأصلا في الصوت أو في أي إحساس يشكله، وعلاوة على هذا، فإن الدالول بالنسبة لـ (سوسير) ينتمي إلى اللسان، أي أنه جزء من ذخيرة اجتماعية موجودة أصلا في حالات اجتماع الصورة الصوتية، ولا يمثل أي قصد أو فكرة داخل ذات ما إلى أن يستخدم في الكلام (2). أما المشكلة التاريخية فتتمثل في أنه ليس هنالك أي دليل على وجود المركزية الصوتية بهذا المعنى الصاخب، كما صوره (دريدا)، لا في الماضي ولا في الحاضر، وما يبينه سجل التاريخ هو أن الحضارات جميعها قد أعطت الأولوية والأهمية الكتابة على الكلام من النواحي جميعها. فالصوت لم يكن أبدا مفضلا على الكتابة أن ما يقوم به (دريدا) هو تقديم نقد شامل للفكر الغربي الذي رآه متمركزا حول والواقع أن ما يقوم به (دريدا) هو تقديم نقد شامل للفكر الغربي الذي رآه متمركزا حول

<sup>(1)</sup> ظ: أنطولوجيا اللغة عند مارتن هيدجر:173.

<sup>(2)</sup> ظ: بؤس البنيوية:270.

<sup>(3)</sup> ظ: من:271.

المدلول، وبعليبه ه البحث العلسمي واللعوي، وحتى عندما يحاول هؤلاء عزل المدلول فإنهم يستعينون على دلك بمدلول بديل

ولأجل أن يحقق (دريدا) التقبل الإيجابي لمفهومه المقترح، راح يبحث في تاريخ الفلسفة الغربية عن أبرز ممثلي انحطاط نزعة اللوغوس المركزية، أي نزعة الصوت المركزية، فاختار (دريدا) (أفلاطون)، و(روسو)، و(سوسير)، بوصفهم نماذج تجلى لديهم التشديد على المدلول، وتغليبه في البحث الفلسفي واللغوي، مما أدى إلى هيمنة ثقافة الصوت في ذلك الفكر:

1/ أفلاطون: من أجل أن يؤصل(دريدا) لمفهومه هذا، ذهب إلى(أفلاطون) وتصوراته عنه، بوصفه العقبل الميتافيزيقي الغربي الأول البذي أميد الغيرب بمعطيبات ميتافيزيقية أصبحت مقررات ثابتة وراسخة في العقول الغربية على مدى عدة قرون، لذا ناقش(دريدا)(أفلاطون) في كتابه (صيدلية أفلاطون) وكشف عن حكمه القاسى تجاه الكتابة.

يرى (أفلاطون) في محاورة (فايدروس) أن الكتابة تمثل خطرا على المذاكرة، فهي أيضا أفة لا يطمئن إليها، شأنها في ذلك شأن كل الآفات التي ينبغي الحذر منها، فهي أيضا مثل (الفارماكون) الذي ينطوي على الداء والدواء (أ) فهو قد ذم الكتابة في (فايدروس) بوصفها وسيلة اتصال مهجنة، إذ إنها بانفصالها عن لحظة الأصل تتيح المجال لأنواع سوء النهم، وسوء التفسير كلها؛ لأن المتكلم ليس موجودا ليفسير للمستمع ما يدور بذهنه. فالكلمة المنطوقة (الصوت) هي شكل من أشكال التمركز حول اللوغوس، في نظريات اللغة، أي التقليل من قيمة الكتابة، بوصفها تمثيلا للتمثيل، ومحاولة إدراك اللغة بشكل عام اعتمادا على النموذج الكلامي. إنها داء الفلسفة أو طابعها المرضي، الأرضي، المادي، المحايث، ودواؤها المجيسب؛ لأنها حامل الفكرة أو المثال أو الجوهر. وبدلك المحايث، ودواؤها المجيسب؛ لأنها حامل الفكرة على النقيض من ذلك، جمل الكلام مصدر يحون الذاكرة بل أكثر فعالية في الحفاظ على الحقيقة من الكتابة، ويرجع ذلك

<sup>(1)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف: 115-116، ومدخل إلى فلسفة جالك دريدا: 17، وصور دريدا: 98.

التنافض بين وظيفة كل من المكتابة والكلام إلى كون الأولى غريبة عن النفس، فهي شيء طارئ وخارجي ومجرد اصطلاح تقني، فيما المكلام صادر عن النفس ذاتها، بوصفها موطئه الحقيقي، فقدرته على التعبير عن الحقيقة، مقرونة إلى قربه من مصدر الحقيقة، ومن هنا يحمل الكلام صفة الحيوية والنشاط المستمرين، في حين تتصف الكتابة بالثبات والجمود، وقد استمر هذا العداء تجاه الكتابة، وبلغ أوجه مع إقصاء السوفسطائية وفنونهم البلاغية التي هي مجرد إيهام له علاقة بالسلطة أكثر منه بالحقيقة؛ ذلك الإيهام الذي تصوره (أفلاطون) بوصفه الداء المقدم في صورة الدواء مثلما يتلبس الشخص قناع الكارنافال. السوفسطائي يقدم اللغة أو الخطابة بوصفها عنوان الحقيقة، بينما هي مجرد الصورة تبتغي النفوذ السلطوي. لكن السوفسطائي- كما يلاحظ (دريدا)- ليس سوى الماكتابة نفسها للأفلاطوني؛ لأن فيلسوف أثينا سعى إلى التوقي من مهلكات الكتابة نفسها أ.

ويبرهن(دريدا) على ذلك، عندما يرى أن الكتابة لا يمكن أن تفهم خارج سلسلة من التقابلات الميتافيزيقية التي وردت على لسان الملك(ثاموس) بوصفه ملكا للكلام.

ف(أفلاطون) في نظر(دريدا) يفكر بالكتابة، ويحاول استيعابها، والاستحواذ عليها، على أساس من التقابل بحد ذاته، وبفية أن تكون هذه القيم المتضادة متقابلة، فإن كل حد من هذه الحدود يجب أن يكون خارجيا بالنسبة للآخر؛ الأمر الذي يعني أن أحد هذه التقابلات لا بد من أن يكون معتمدا سلفا بوصفه قابلا للتقابلات المكنة كلها(٤) و(دريدا) هنا لا يشتغل فقط على قضية حل الإشكال القائم والقديم بين الكلام والكتابة في الخطاب الفلسفي فحسب، بل يشدد أيضا على ضرورة خلخلة النظام المركزي العقلي في الفلسفة. ولذلك نراه يقدم لنا(أفلاطون) وكأنه المؤسس الأول الحكام القيمة التي أضيفت إلى ما يسمى بالكلمة الحية، والتي أدت إلى انحسار كفاءة

<sup>(1)</sup> ظ: الإزاحة والاحتمال:239-240.

<sup>(2)</sup> ظ: فايدروس، أفلاطون:123-128.

<sup>(3)</sup> ظ: معرفة الآخر:126، وانطولوجيا اللغة عند مارتن هيدجر:173.

التحتابة وتدنيها إلى مرتبة الثانوي المهمش في الخطاب المتداول، فياسا بالصوت ونفوذه بذلك الخطاب.

إن الكتابة في نظر (أفلاطون) قاصرة يتيمة، بل هي لديه لقيطة، وعاجزة عن أسعاف نفسها بخطاب يكون خطابها الخاص؛ ولذا فهي تنكر شرعية الأب الذي لا تؤمن تواصلا لكلامه، لذلك فهي محاكاة ميتة لفعل الكلام الذي يتضمن حيوية خاصة، حيوية النفس المنطوية على الحقيقة السامية (1)، ولما كانت كذلك، فهي متطفلة على ميادين الكلام؛ الأمر الذي يجعلها ثانوية.

والخلاصة التي يقر بها (أفلاطون) بعد المفاضلة النقدية بين الكلام والكتابة، هي أنه إذا أمكن أن تقوم مقارنة بين الاثنين، فإن نتيجتها لا تختلف عن النتائج كلها التي تقوم حينما تقارن أو تفاضل بين شيء حي وآخر ميت<sup>(2)</sup>.

ونتيجة لذلك قوض(دريدا) هذا التصور(الأفلاطوني) بوصفه تصورا أوجد تعارضا دائما لا اتزان فيه بين الكتابة واللوغوس، تعارضا يماثل التعارض بين الشيء الظاهري والحقيقة الباطنية، وهنا يقيم(أفلاطون) مقابلة بين ذاكرتين، الحسنة والقبيحة، الأولى هي ذاكرة(حية)؛ لأنها تستمد حيويتها وديمومتها من الداخل أو الحضور الواعي أمام الذات، في حين تكون الذاكرة الثانية (ميتة) على النقيض تماما من الأولى، فهي ذاكرة خارجية تحاكي المعرفة المطلقة وتأخذ اسم الكتابة (ق. وعليه- بحسب أفلاطون- لا بد من الحذر والابتعاد عن الذاكرة الثانية(الكتابة)، بل من الأفضل عدم اللجوء إليها والاشتغال بها؛ لأنها تضعف الذاكرة الأولى وتجعلها تقع في الإيهام مما تبتعد عن الحقيقة.

ولكن ما العلاقة التي تربط بين العقار وموضوعة الكتابة؟ إن ذكر العقار - في الواقع- له أهمية خاصة في نسيج الفكر (الأفلاطوني)، ولاسيما في محاورة (فيدروس)، إذ

<sup>(1)</sup> ظ: مدخل إلى قراءة دريدا في الفلسفة الغربية بما هي صيدلية أفلاطون: 195-196، والمطابقة «الاختلاف: 644.

<sup>(2)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:18.

<sup>(3)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:18.

" العقار بطريقة عارضة من خلال الانزلاقات الكلامية التي تضفي نوعا من بأتي ذكر العقار بطريقة عارضة من خلال الانزلاقات الكلامية التي تضفي نوعا من الجدلية الحيوية على الحوار؛ ذلك أن(فيدروس) يبدأ قائلا:إن الأحرار من الرجال يأبون أن يخلفوا وراءهم كتابات مدونة على شاكلة ما يفعله الكتبة والسفسطانيون الذي لا يعبرون عن أفكارهم بقدر ما ينقلون أفكار الآخرين، وهو ما يدفع(سقراط) إلى الرد بأن الذي يهم ليس هم الأشخاص، وإنما الظروف التي تدون فيها الحقيقة والموضوعات المتعلقة

و(افلاطون) في محاورته، لم يعمل سوى استبطان ما هو عليه، أو نفيه، بمعنى الغاء السوفسطائي القابع في كتابته، أو قمعه، فهو إذ يعلي من مكانة الصوت بوصفه دليلا للحوار والذاكرة والتعلم والحقيقة... إلخ، فإنه نسي بأن الصوت هو تحقيق فعلي للفكرة، وأن الكتابة هي بدورها تحقيق مادي ملموس لهذا الصوبت. وهنا لا بد من المسألة النقدية التي تدل على أهمية الكتابة. ماذا كان مصير حوارات (سقراط) إذا لم يقم السوفسطائي الكامن في (أفلاطون) برسمها وتقييدها؟ الحقيقة أن هناك تواطؤا- إن جاز لنا القول-بين(سقراط) وفيلسوف أثينا حول سياسة الحقيقة التي طبعت التفكير الغربي.

ولعل في نقد (نيتشه) لـ (سقراط) دليلا على ذلك، ف (نيتشه) يرى بأن (سقراط) شخص لا يعرف الكتابة، بل هو ممثل الانحلال والانحطاط في الفلسفة اليونانية، لذلك أخذ (نيتشه) يشكك في انتمائه الإغريقي (2). ومن هنا، يمكن القول إن (سقراط) يقاوم الكتابة بالسكوت عن تدوين حواراته من طرف (افلاطون). إنه فعل سوفسطائي مضمر في النوايا الحسنة لـ (سقراط). و(أفلاطون) يقاوم الكتابة بتدوين المتن السقراطي، أي بما يستبعده ويعتبره السم القاتل في الدواء الشافي وبهذا رأى (دريدا) أن موقف (أفلاطون) من التحتابة هدو موقف متخاذل، بل يعبر عن أخطاء الفلسفة الغربية، الدي ربطت علاقة (أفلاطون) بالبحث عن الحقيقة التي تفصل بشكل راديكالي بين الخير والشر،

<sup>(1)</sup> ظ: ربيع الفكر اليوناني، عبد الرحمن بدوي:229، وفايدروس:126-127. (2) ظ: الإرادة والتأويل- تغلغل النيتشوية في الفكر العربي، جمال مفرج، 24-25.

الباب الثاني: ما بعد البنبوية -

والمادة والفكر، بينما القضية الأساس هي التي برزها(دريدا) للساحة الغربية بعد قلبها وهي علاقة الصوت والكتابة.

2/ روسو: من الطبيعي أن يهيمن التصور (الأفلاطوني) على العشل الغربي، فيجد تعبيرا واضحا يم منظور (روسو) الذي ميـز بـين نـوعين مـن الكتابـة: الحسمنة والقبيحة، فالأولى ليست لها علاقة بعلم الكتابة، وإنما تتسل بعلم النفس الإلهي واللوغوس والروح، غير أنها كتابة بشكل مجازي؛ لأنها بمثابة القانون الطبيعي الذي "ما زال منقوشا على قلب الإنسان بأحرف لا تمحى، فمن هنا يقوم بالنداء عليه "(1)؛ لذلك فهي تشغل موقع الصدارة عند (روسو) من حيث إنها متعلقة بجانب البروح. أما الثانية فهي الكتابة التمثيلية، التي تكون ثانوية وساقطة ومدانة (2). وبذلك يكون (روسو) قد انطلق من منظوره الخاص من الطبيعة البشرية، وتقديسه لكل ما هو عفوى. ومن هنا ذهب إلى تمييز أنماط التعبير، فالأول: التعبير من خلال الإشارة، ثم بالكلام، وبعد ذلك بالكتابة، أي أن أبلغ اللغات عنده "هي تلك التي الإشارة فيها قد قالت كل شيء قبل الكلام"(3). فالإشارة تزيد من دقة المحاكاة (الأصل)، أما الصوت فيقتصر أثره على إثارة الاهتمام، والحاجة هي أملت أول إشارة، أما الأهواء والعواطف فهي التي انتزعت أول صوت، ولهذا كانت اللغة المجازية هي الولادة الأولى، أما الدلالة الحقيقية فكانت آخر ما اهتدي إليه، لذلك فإن جل الأشياء والظواهر لم تسمّ باسمها الأصلي إلا عندما تمت رؤيتها على هيأتها الأولى، فالإنسان لم يتكلم إلا شعرا، ولم يخطر على أذهانهم أنهم يفكرون إلا بعد زمن طويل(4).

<sup>(1)</sup> مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:19.

<sup>(2)</sup> ظ: من :19.

<sup>(3)</sup> محاولة في أصل اللغات:29.

<sup>(4)</sup> ظ: محاولة في أصل اللفات:35.

و(روسو) هنا، يتابع تصور (أرسطو) الذي ينص على أن الأولين كانون يقررون الاعتقادات في النفوس بالتخيل الشعرى(1).

يرى (روسو) الكتابة تقنية مضافة إلى الكلام، لهذا فهي دخيلة على طبيعة اللغة، غير أنها مُكمّلة للكلام، يقول: لقد اصطنعنا اللغات كي نتكلم بها، وتؤدي الكتابة دور المُكمّل فحسب للكلام "2"، ومفهوم (المكمل) هذا، الذي يظهر في معظم أبحاث (روسو) يضمر ضمن حدوده دلالتين، فهو مضاف إلى شيء مكتمل في ذاته، وفي الوقت نفسه ينضاف المُكمّل كي يُكمِل، أي ليعوّض عن نقص ما فيما يُفترض أن يكون مكتملا في ذاته. والعلاقة وثيقة بين المعنيين، وفي كلا المعنيين يحضر المُكمّل بوصفه برانيا ودخيلا على الطبيعة الجوهرية لما ينضاف إليه (3). وبهذين المعنيين يكون (روسو) في جالة تناقض أو وضع مزدوج، ففي اللحظة التي يشجب بها الكتابة بوصفها هدما للحضور واعتلالا يصيب الكلام، تحضر قدرته على الكتابة على نحو تقليدي تماما في معاولة منه لاستعادة حضور ما من خلال الغياب الذي تنطوي عليه الكتابة، وهو الحضور الذي

ويعترف (روسو) بصيغة برهانية على ذلك، يقول: "كنت سأحب الظهور أمام الناس كما يحلو للآخرين أن يفعلوا، إلا أنني غير متيقن من إظهار نفسي على ما هي عليه، ليس بسبب عائق سوى أنني أبدو أمام الناس مختلفا تماما عما أنا عليه. ولذا قررت الكتابة، وإخفاء نفسي على هذا النحو، وهو بالضبط الوضع الذي يناسبني؛ ذلك أن الناس لا تعرف قيمتي الحقيقية عندما أكون حاضرا بينهم "(4). يبدو أن (روسو) لا يختلف عن (سقراط) في ذلك، بل هو يحذو حذوه في منطق التكملة الكتابية، التي بفضلها وصلت لنا أفكارهم ومعطياتهم هذه.

<sup>(1)</sup> ظ: فن الشعر، أرسطو طاليس:179.

<sup>(2)</sup> التفكيك:101.

<sup>(3)</sup> ظ: دليل الناقد الأدبي:124.

<sup>(4)</sup> التفكيك:101، وينظر مصدره هناك.

الكتابة - على وفق النصور السابق- تنوب عن الكلام وتكمله؛ ذلك لأن الكلام ينطوي على الخصائص التي ننسبها عموما للكتابة، كالغياب، وإساءة الفهم، ويرى (دريدا) أن الكتابة يمكن أن تشغل مرتبة ثانوية ومشتقة، على شرط ضروري، وهو أنه لا توجد لغة لم تمسسها الكتابة، وذلك بحد ذاته كتابة على الدوام، بل كتابة اصلية (١) الغريب حقا أن (روسو) ومن قبله (افلاطون) قد وصفا حالة الحضور، باستعارات كتابية, على الرغم من انتقادهما لها وكشفهما عيوبها. وهذا ما يشخصه (دريدا) صوب تناقضات الفكر الغربي في معاملته للكتابة على هذه الحال، بل إن (دريدا) عندما يناقش اسس هذا العداء المتمثل في اختلاف اللفظ عن الكتابة، يجد أنهما يجسدان النظام نفسه، لذلك قام (دريدا) بنقد تصور (روسو) عن الطبيعة، المتمثل في أن التعليم (الثقافة) مكمل للطبيعة؛ ذلك أن الطبيعة من حيث المبدأ مكتملة وتامة على نحو يعد معه التعليم إضافة برانية، غير أن شرحه لعملية الإكمال التي يقوم بها التعليم يكشف عن نقص متأصل في الطبيعة ، لا بد للطبيعة أن تكون كاملة بوساطة التعليم<sup>(2)</sup>. و(دريدا) هنا يقلب المعادلة، فكيف لـ(روسو) أن يعرف الطبيعة دون أن يجعلها ضد الشيء غير الطبيعي؟ هل معرفة الطبيعة ممكنة دون قيام ثنائية ضدية بينها وبين التعلم؟ لا يمكن معرفة الطبيعة بذاتها دون تمييزها عن التعلم، وقيام علاقة وثيقة بينهما، ومن ثم تحتفظ الطبيعة نفسها بأثر التعلم بوصفه مميزا للطبيعة. ومن هنا يصبح المكمل للطبيعة طرفا سابقا، فهو مكمل منذ البدء، أي أنه أصل، وعلى هذا، تكون الكتابة هي أصل النطق، لذلك فهي- بحسب روسو- ليست تابعة وإنما وجودها يقتضي تميز الأصل الأولي بذاته عن كل ما يمكن إضافته إليه، وهذا يعني أن وجودها خطر؛ لأنها زيادة تقنية وضرب من الحيلة الاصطناعية والمصطنعة بهدف إسباغ الحضور على الكلام الغائب أصلا، ومن ثم، فهي عنف ممارس على مصير اللغة الطبيعي.

<sup>(1)</sup> ظ: مدخل إلى قراءة دريدا في الفلسفة الغربية :208-209.

<sup>(2)</sup> ظا: محاولة في أصل اللغات: 42-44، والبنيوية وما بعدها: 194، ومدخل إلى قراءة دريدا في الفلسفة الغربية: 209، والتفكيك: 101، ودليل الناقد الأدبي: 124.

نفهم من متابعة (دريدا) لذلك، أنه لا يدخر جهدا لتفضيك مرتك زات الخطاب الغربي الذي يتمعور حول ذاته، والذي يعتقد بكماله. ومن هنا نفهم حديثه عن (المكمل) أو (الإضافة) أو (الملحق) الذي يقع في مركز الممارسة التفكيكية، والذي يعني أنه عنصر يضاف إلى آخر، أو يعد ثانويا موازنة به، ويعده الآخر بنية أو نظاما نصيا أكثر اكتمالا، وبهذا المعنى، لا يكون دور المكمل ثانويا، وهذا يؤدي بالنتيجة إلى قلب التصور الغربي بكونه مركزا والآخر هامشا، وتصبح المعادلة متساوية، متفادية الوقوع في فخ الثنائيات الضدية الميتافيزيقية، وبذلك التصور التفكيكي يمكن الإطاحة بالعلاقة التراتبية التي وجت لها ميتافيزيقا الغرب.

73 سوسيرة وفيما يخص لـ (سوسير)، فإن للكتابة - كما هو الشأن عند (افلاطون) و (روسو) - مهمة مقصورة وهامشية، فاللغة والكتابة هما نسقان لعلامات مختلفة ومتباينة، والمسوغ الوحيد لوجود الثانية هو تمثيل الأولى (1).

وأقام (سوسير) تمييزا واضحا بين نظامين متباينين من أنظمة الدلائل، وهما اللغة والكتابة، فقال: وإنه لا مبرر لوجود الكتابة سوى تمثيل اللغة؛ ذلك أن موضوع الألسنية لا يتحدد في كونه نتيجة الجمع بين صورة الكلمة مكتوبة وصورتها منطوقة، بل ينحصر هذا الموضوع في الكلمة المنطوقة فقط؛ لأن الكلمة المكتوبة ما هي إلا صورة الكلمة المنطوقة، تمتزج وإياها امتزاجا عميقا ينتهي بها إلى اغتصاب الدور الأساسي حتى أن الأمر يؤول بالناس إلى أن يعيروا صورة الدليل الصوتي في الخط أهمية تساوي، بل تفوق، أهمية الدليل نفسه. ومثلهم في ذلك كمثل المرء يريد معرفة أحد الأشخاص فيتصور أن أفضل طريقة هي أن ينظر إلى صورته الفوتوغرافية بدل النظر إلى وجهه "2. وينتهي إلى نتيجة تخص اهتمامنا بهذا المجال، وهي أن "الكتابة تقيم بيننا وبين اللغة حجابا يمنعنا من رؤيتها كما هي؛ وذلك أن الكتابة ليست ثوبا عاديا تابسه اللغة، بل قناع/خداع تتكر فيه "3.

<sup>(1)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:19.

<sup>(2)</sup> دروس في الألسنية العامة:49.

<sup>(3)</sup> مِن :56

جوانيا، بوصفه محايثًا للنفس والداخل (العسوت) ، لهذا فإن المتعتابة - على وفق التعسور في أعلاه- ما هي إلا تمثيل ثانوي و صورة خارجية واغتصاب ومسخ وجسد هان، ويمكن الاستغناء عنها ونفيها من الحضور ما دامت لا تمثل الطبيعة الأولى.

إن الحكتابة- إذا ، بحسب سوسير- حاملة لوظيفة تضييق الكلم وانحساره وتحريفه؛ لأن هذا الأخير يتماهى بالضرورة مع اللسان، واللسان له تقليد شفوي مستقل عن الكتابة. وهنا يشدد(دريدا) على حضور التمركز العقلي في تصور (سوسير) عن الكتابة، ومكانتها الثانوية بالمقارنة مع الكلام، ويجعلها تستمد هذه المكانة من غيرها، فهدف التحليل اللغوي عند (سوسير) ليس الأشكال المكتوبة والمنطوقة من الكلمات، بل الأشكال المنطوقة فقط، فما الكتابة إلا واسطة خارجية، لذا فهي غير صالحة لأن تكون موضوعا للبحث اللغوي (1). وهذا التخوف من الكتابة، كما يرى(دريدا)، والإعلاء من شأن الكلام، محدود بما يسميه بالكتابة الصوتية التي تجلت بكل صورها في اللوغوس الغربي الذي يقدس ميتافيزيقا الحضور، لهذا قام(دريدا) بمقاربات مع الآراء التي بلورها فلاسفة الإغريق حول الكتابة والصوت، ومعطيات(سوسير) التي وجدها(دريدا) أنها لم تستطع الخروج عن ذلك التراث، الذي يعكس "بنية لنوع واحد من الكتابة: الكتابة الصوتية التي نستعملها، ونبني عليها معارفنا العامة من علوم وفلسفة"(2). فالكتابة الموروثة ليس لها القدرة على استكشاف أفكار الكاتب، وهي يمكن أن تظهر غفلا من اسم مؤلفها، أو غفلا من أي علاقة أخرى، ولذا فإنها لا تبدو مجرد وسيلة من وسائل تمثيل الكلام، بل تبدو تشويها أو تحريفا للكلام.

و(سوسير) لا يختلف عن (أفلاطون) و(روسو) في انزعاجه من الخطر الذي تمارسه الكتابة بحق الكلام، إذ أشار إلى أن الكتابة تخفي اللغة، وتحجبها، مما يعمل على إخفاء الكلام، ويصبح فعل الكتابة فعالا وقويا، ومن ثم يؤدي إلى أخطاء في التلفظ يمكن وصفها بالمرضية، وهذا يعني أنها فعالية تمارس إفسادا وخبثا في الأشكال

<sup>(1)</sup> ظ؛ البنيوية وما بعدها :192–195.

<sup>(2)</sup> حدود التأويل - قراءة في مشروع أمبرتو إيكو النقدي:111 ، وينظر مصدره هناك.

المحكية العفوية، فلذلك هي خطر يهدد بتلوث صفاء النظام الذي تخدمه (1). لذلك فهي تتضمن خصائص لا يمكن توافرها للكلام (2):

- 1. إنها قادرة على تحطيم سياقها لتقرأ في ضمن انظمة سياقات جديدة، بوصفها علامة في خطابات أخر.
- إنها تكون فضاء للمعنى لكن من زاويتين: الأولى قدرتها على الانتقال إلى سلسلة جديدة من العلامات، والثاني: قدرتها على الانتقال من مرجع حاضر إلى آخر.

وعلى هذا الأساس، يتضح أن الكتابة تقوم على المبادئ نفسها التي يقوم عليها الكلام، وأنها تعطينا توضيحا لطبيعة الوحدات اللغوية. وقد البت(دريدا) ذلك، ورأى أن الكلام نفسه شكل من أشكال الكتابة، إذا كانت للكتابة هذه الصفات التي ترتبط تقليديا بها. فوحدات الكلام لا تتصف فقط بصفة العلائقية التي تبدو— بحسب سوسير—على أشدها؛ لأن صفة الغياب التي كان يظن أنها تميز الكتابة عن الكلام، هي نفسها صفة الرموز قاطبة (ق. ومن هنا، نفهم أن(دريدا) يحاول إثبات أن (سوسير) كان عاجزا عن تحرير نفسه من التفكير القائم على مركزية الكلام؛ لأنه بتقديمه الكلام على الكتابة أظهر أنه يستطيع أن يدمج الدال والمدلول في ضمن المستوى الزمني نفسه عند فعل التكلم. وهذا الاعتقاد في تصور (دريدا) يمثل المركزية الكلامية، في حين أن الكتابة نموذج راق لإدراك كيفية عمل اللغة.

ولكي يبرهن (دريدا) على التناقض المنهجي الذي وقع في طرح (سوسير)، قدم نقدا تفكيكيا يمس حدود اللسانيات المعاصرة وأبعادها وأهدافها، يقول (دريدا): "لماذا ينزع مشروع اللسانيات العامة، يطال النظام الداخلي العام للسان، إلى رسم حدود حقله بنفي

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية وما بعدها:193.

<sup>(2)</sup> ظ: النظرية الأدبية المعاصرة:133.

<sup>(3)</sup> ظ: النظرية الأدبية المعاصرة:197.

نظام معين من الكتابة، كشيء برائي عموما، اليس الأهميته". هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فمن غير المعقول الاعتقاد بأن نظام الكتابة يمد برانيا عن نظام اللسان العام، إلا إذا القررنا بأن هذا التوزيع القار بين البراني والجوائي لا بد أن يمر إلى جوانية الجواني أو برانية البراني<sup>(2)</sup>؛ ذلك أن النص عبارة عن كتابة، فالكتابة هي نصية النص، وهي النص متصورا في حدوده، لذلك فهي ليست ما يقابل الكلام، وإنما هي فضاء لا يمكن حسمه، شأنها في ذلك شأن جميع مفهومات التفكيك القائمة على المكر والدهاء والجدية.

ولعل هذا المفهوم الجديد للكتابة، هو الذي دفع(دريدا) إلى اجتراح ما اسماه بـ(الأثر) بديلا لما أسماه (سوسير) بـ(الإشارة)، فالأثر "مبدأ أساسي للكتابة، ليس مكانيا ولا زمانيا، لكنه يتعلق بالمعيش (الذاكرة) ويشكل الأصل المطلق للمعنى [...] إن مفهوم الأشر يلغي التدرج الذي نقيمه بين الصورة السمعية والصورة الخطية "(3)، لتغدو الكتابة وجها واحدا من تجليات الأثر، وليست هي الأثر نفسه. وبذا فالأثر الخالص لا وجود له، وهدف التفكيك هو تصيد الأثر في الكتابة ومن خلالها ومعها. ولهذا فهو الركيزة الأساس للكتابة، بوصفه مفهوما يعتمد التأجيل والانزلاق في مجرة المدلولات اللامتناهية.

ويقترب مفهوم (الأثر) من مفهوم (التناص)؛ لأن كل عنصر يتأسس انطلاقا من الأثر الذي تتركه فيه العناصر الأخر في السلسلة أو النسق. فالأثر يدل على امّحاء الشيء وبقائه محفوظا في الباقي من علاماته. هكذا فالأثر هو فناة ارتباط بنصوص سابقة <sup>(4)</sup>، وهكذا تخضع العلاقة إلى نوعين من التناص: داخلي (الأثر)، وخارجي (التأثير) بالنصوص الأخر، مما يعني فهما مزدوجا لمعنى التناص عند (دريدا)، فالتناص يكتسب دلالته وقيمته في المشروع التفكيكي. وهو يعني علاقة علامة نصية مع علامات نصية أخر في ضمن سياق نص واحد، وسابقة أو معاصرة لها في ضمن سياق ثقافي معرفي معين؛ الأمر الذي يمنع النص الأدبي طاقة عالية على التوليد والاختلاف والإرجاء. وعلى هذا الفهم يكون مفهوم

<sup>(1)</sup> حدود التأويل:112، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: حدود التاويل :112

<sup>(3)</sup> إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد:365، وينظر مصدره هناك.

<sup>(4)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:27.

\* النص عند (دريدا) آلة تنتج سلسلة من الإحالات (اللامتناهية)، وهذا النص بحسبان ماهيته المتعالية، يشكو أو ينتشي من غياب ذات الكتابة، ومن غياب الشيء المحال عليه أو المرجع، والقول إن العلامة تشكو من غياب مزلفها ومن مرجعها لا يعني أنها محرومة كلية من دليل مباشر، فالغاية عند (دريدا) هي تأسيس ممارسة إجرائية (1)، تتحدى تلك النصوص التي تبدو وكأنها مرتبطة بمدلول محدد ونهائي وصريح، فهو لا بريد تحدي معتى النص فحسب، بل يسعى إلى تحدي ميتافيزيقا الحضور الوثيقة الصلة بمفهوم التأويل القائم على وجود مدلول نهائي.

إن استحالة وجود المعنى المتعالي، تجعل الأمر نوعا من اللعب، فليس ثمة مفهوم غير متورط في لعب التدليل، والتدليل لا يمتلك نهاية مغلقة ضلا شك أن كل فكرة متلوثة بطريقة أو بأخرى بآثار الأفكار الأخراث، وإن وجد دليل صاف فهو دليل غير صحي من وجهة نظر التفكيك؛ ذلك لأن هناك إيديولوجيات معينة تقف وراء ذلك، إذ يروق لها دفع بعض المعاني إلى مراكز الحضور، وتصبح هي المهيمنة، في حين تضطر المعاني الأخر إلى الاختباء أو تدور حول المهيمن، ولكن من الخلف دون أن تنظر. ولكن لكي يكون هذا الأصل ممكنا لا بد من وجود أدلة أخر من قبل، وفي أحيان أخر تبدو هذه المعاني بمثابة الهدف الذي تسير المعاني كلها نحوه بثبات، وهذه التراتبية هي المركزية، إذ تجعل المعنى الأول هو المهيمن، في حين تكون المعاني الأخر هامشية. ولعل ذلك ما دفع(دريدا) إلى فحص النصوص الفلسفية – النقدية لتراثه، وتفكيكها، إذ لا يوجد لديه مبدأ لا يمكن مهاجمته أو تقويضه، لغرض تبيان أنه نظام محدد للمعنى، فليس هناك شيء يسنده ويدعمه من الخارج، بل إن تناقضه قابع في جوانيته الذاتية.

إن الكتابة(الدريدية) يتم تصورها من خارج ميتافيزيقا الحضور؛ لأنها تهدف إلى إعادة ترتيب علاقاتنا مع الحقيقة في حد ذاتها، حقيقة تفكيكية لا تستند إلى أصل ثابت ومطلق، ولا تقوم على مفهوم المطابقة السيميترية بين اللغة والواقع، ولهذا استعمل (دريدا)

<sup>(1)</sup> ظ: التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، أمبرتو إيكو:124.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية الأدب:210–211.

مفهوم (العكراماتلوجيما)، بوصفه مفهوما يتجماوب مع النماذج التاريخيمة الكلاسية للكتابة، استراتيجية لنقد (سوسور)، المثل الأخير لفلسفة التمركز اللوغوسي التي قرضت هيمنتها على مفهوم الحكتابة، على مدى مراحل التفكير الغربي، واستنادا لتلك الهيمنة، فإن البنيوية- بحسب دريدا- ولدت من المفامرة اللسانية (السوسورية)؛ الأمر الذي جعلها تضع نفسها أمام احتمالات النقد الذي يتضمن تجديد روحها، بعد أن فاجأت الثقافة الفربية بقدرتها على الانفلات من قبضة التاريخ الميتافيزيقي للأفكار، لتتمكن بعد إذابات متعاقبة من بسط سلطتها على كل تساؤل تقريبا(1).

والتقليد الميتافيزيقي- بحسب دريدا- هو التفكير الذي يهمش العلامة المكتوبة ولا يدركها إلا بوصفها كلاما ثانويا ووسيطا، في حين أنها تتمتع باستقلال علاماتي للكتابة. وعلى الرغم من أن المعنى ينشأ بوساطة العلاقات الميزة بين العلامات كما بيّن ذلك (سوسور)، فإن ذلك يستلزم أن يكون المعنى مرجاً على الدوام، ما دامت الكتابة ستنتج معنى في عدد غير محدود من السياقات المكنة في المستقبل. وعلى وفق ذلك فإن الكتابة تحتوي شيئا يحررها من الثبات، بل تتملص من كل نمطية، فثمة زحزحة متواصلة، وإراقة ونشر للمعنى لا يمكن احتواؤه بسهولة في مقولات المقاربة النقدية المتداولة.

ويوظف(دريدا) إمكاناته لتنظيم علم الكتابة، بوصفه الخيط الموجه العلمي لنقد الميتافيزيقا. فهو يرى أنها أصل الأنشطة الثقافية كلها، وعلى هذا فإن فعل الكتابة غير مقيد بغائية قبلية، إنما هو يوقظ معنى تلك الغائية (2) ، فالكتابة تطمح إلى تفكيك المفاهيم المعيارية كلها للحقيقة، إنها تجرد الميتافيزيقا من أدواتها، فالمقولات الموروثة عن الحقيقة ما هي إلا مقررات أقرتها الفلسفة السائدة، لخدمة خطابها الفكري والمعرفي، لذا كان المعنى محددا ومقررا له سلفا.

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين: 155 ، والتفكيكية والبنيوية: 51.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيك الأصول والمقولات:79-80، والمطابقة والاختلاف:649، وحدود التأويل:112-.113

ثانيا: متابعة الكتابة في الفكر العربي: بعدما وقد ذلك المفهوم إلى المكر النقدي العربي، ظهرت محاولات مختلفة للإضادة منه، على البرغم من اختلاف النشاد حول ترجمته أ. وما يهمنا هنا، ما قام به عدد من النقاد في الإفادة منه إجرائيا، وممارسته في النقد العربي. ومن ذلك، ما نجده لدى:

1)) ميجان الرويلي وسعد البازعي: إذ نراهما يقومان بتجذير هذا المفهوم في الموروث العربي، فيقدمان الشواهد النقلية على ذلك؛ منها المناظرة الشهيرة المذكورة في الإمتاع والمؤانسة بين (أبي سعيد السيراف) و(أبي بشر متى بن يونس)، فهي مناظرة - بحسب وجهتهما - تجمع النحو واللوغوس، في الموروث العربي، إذ عالجت علاقة المنطق بالنحو، ولعل قرب (لوغيا) من مفردة لغة، تؤكد أن اللوغوس هو اللغة في العربية واليونانية، خاصة أن تعريفات المفردة الغربية كافة تؤكد هذا الأساس (2). ومن هذا اكتفى العرب بالنحو وحده دون المنطق؛ لأن هذا الأخير صاغه رجل من اليونان على لغة يونان، في حين كان النحو عربيا خاص بلغة العرب، يهديهم إلى صحيح الكلام من سقيمه، أما العقل فيهديهم إلى صحة المعاني من باطلها. ولذلك وجد(الرويلي) و(البازعي) أن (السيرافي) على علم أن المنطق يعنى نطق الألفاظ، وعنه تضرع المنطق الصوري، فاللوغوس(المنطق) له علاقة وطيدة بصوت العقل والكلام والحروف المنطوقة وعلم الكلام الجدلي المنطوق، والنحو هو الجزء الأساس في هذه العلاقة، لذلك اكتفى به (السيرافي) بديلا عن المنطق اليوناني (3). ويستمران بتقديم الشواهد النقلية الأخرى، وكلها قريبة من الدليل الأول، كما أنها بعيدة عن المفهوم الذي أراده(دريدا) لمفهومه عن الكتابة. ولعل ما يكشف سوء فهمهما للمفهوم، هو ترجمتهما لمفهوم(دريدا) بكلمة (النحوية) ، فهما يقعان

<sup>(1)</sup> ظ: الخطيشة والتكفير:52، والكتابة والاختلاف:34، معرفة الآخر:131، وأي:22، ودليل الناقد الأدبى: 246، واستراتيجيات القراءة:28، ومعجم المصطلحات الأدبية المعاصرة:279.

<sup>(2)</sup> ظ: دليل التاقد الأدبى:256.

<sup>(3)</sup> ظ؛ دليل الناقد الأدبى:256.

في فخ المعنى المباشر والصريح، في حين أن المعنى الأول/الأصل (للكتابة) يدل على علم جديد بهدف إلى تفكيك مركزية المركز، المعتمدة على التعارض الميتافيزيقي بين الكلام والكتابة، والتفضيل الأولي للصوت على حساب الكلمة المدونة، تلك الميتافيزيقا التي كانت شديدة الارتياب من التدوين عبر مسيرتها الطويلة، ذلك لأن المكتوب في النص لا ينفصل وظيفيا عن المحجوب عنه أو المكبوت، وبذلك تصبح الكتابة في العمل التفكيكي هي الكشف عن الأرشيفات اللاواعية التي يحجبها النص في طبقاته المستورة.

2)) أدونيس: وهو من بين الذين لاحظوا أهمية هذا المفهوم، واتباعه، والوقوف عليه بطريقة جادة وإجرائية. لذلك نراه يبدأ أطروحاته النقدية حول الأجناس الأدبية بدءا من البذور الأولى لها في التراث النقدي العربي، مع وضوح مرجعيته الغربية في أشاء تعامله مع هذه القضية. ولعل مقالته (تأسيس كتابة جديدة) تبين طموحه الهادف إلى أشياء من ضمنها "رفض نظرية الأنواع الأدبية التقليدية السائدة والتمهيد لنظرية جديدة" (أ. والتأسيس لديه ينطلق من كتابة غير مألوفة، يقول: قبل كتابة القرآن، كانت اللغة العربية ملك الخطابة، نثرا أو شعرا. كان البيان جوهر الكلام شعرا ونثرا. ولم تؤكد الكتابة القرآنية قواعد البيان وحسب، وإنما كانت كذلك نموذجها الأعلى. وهذه القواعد ما تزال ثابتة حتى اليوم. فالأدب في التقليد العربي هو النظام اللغوي البياني: هو وضع الكلام في نسيج بياني "(2). ف(أدونيس) يرى أن الكتابة القرآنية خرق وضع المألوف متجاوز لكل الأنواع الأدبية؛ لأنها كتابة تمثل الخروج الحقيقي على قواعد الخطابة، التي تمثل الشفوية، بمعنى أنها تمثل التحول من الشفوية إلى التدوين.

<sup>(1)</sup> تأسيس كتابة جديدة، أدونيس:9.

<sup>(2)</sup> من:9.

ومناجل تأسيس كتابة جديدة تتجاوز الأنماط العربية، حاول أن ينسبع على شاكلة (دريدا)، مفهوما للكتابة، وحتى يؤسس شرعية هذا المنهوم، ويحقق له التقبل الإيجابي، قام بمراجعة التراث، وراح يحفر في مستوره وخباياه، فلم يجد غير الخطابة مفهوما يمكن أن يكون غريما لمفهوم الكتابة، وهو، إذ يفعل ذلك، يحاول أن يجد مقابلا للكتابة بالمفهوم التفكيكي، على أساس من التأثر والتقبل بعمل (دريدا)، وإن لم يصرح كعادته، بأنه نقله عنه أو تأثر به، فما يكشفه المضمر من خطاباته، وكذا الآلية يصرح كعادته، بأنه نقله عنه أو تأثر به، فما يكشفه المصمر من خطاباته، وكذا الآلية التي يتعامل في ضوئها مع التراث، أفصح من شهادته الصريحة.

وهو بمفهوم الكتابة الجديدة يسعى إلى تأسيس مشروع القراءة/الكتابة، إذ يصبح القارئ مبدعا يمارس فعل الكتابة، وذلك بإعادة قراءة لإنتاج النص وبعثه من جديد، بدلالات لا نهائية، يفسرها قراء كل جيل، ولعل رغبته في تأسيس الكتابة السريالية، خير مثال على ذلك، بوصفها كتابة تعمل على إرساء الغياب، ويصبح الحضور غيابا؛ لأنها نوع من التجريب اللانهائي للغة (1).

وعلى هذا، فإن مفهومه للكتابة يستند إلى فهم(دريدا)؛ لأنه قائم على رفض سلطة الحضور والصوت المباشر، وتأجيل المعنى؛ لأن "القراءة مستويات تابعة لمستوى القراء، فلا يمكن أن يصل قارئ النص الإبداعي إلى القبض على حقيقته النهائية. فلهذه الحقيقة مستوياتها أيضا. القارئ بهذا المعنى (يخلق النص). إنه خلاق آخر يواكب خلاق النص. والنص الإبداعي هو، بهذا المعنى، أفق من الدلالات أو من الحقائق"(2).

وبتوكيله القارئ الجديد لقراءة النص، قراءة واعية، يتحول معها النص إلى دلالات (لامتناهية)، ورؤى تحمل غموض العالم، يكون قد اشترك ومفهوم ما بعد البنيوية عن القارئ، ولاسيما مفهوم القارئ لدى(دريدا) و(بول دي مان)... قراءة هي إساءة قراءة وغير

.159

<sup>(1)</sup> ظ: الصوفية والسريالية:115-133، وأدونيس والتراث النقدي، عبد الرحيم مراشدة: 158-

<sup>(2)</sup> صدمة الحداثة:311.

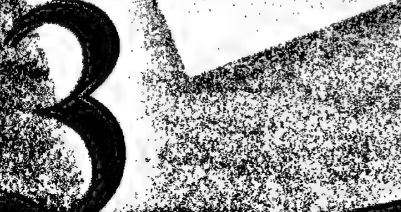
كاملة، وذلك من أجل أن تستمر عملية النقد وعملينا الكتابة والقراءة، ومن أجل حتمية استمرار النص وخلوده،

إن مفهوم (أدونيس) للكتابة يتجاوز المفهوم الشائع؛ لأن هذا الأخير بحث عن زمن ضائع سواء أكان في الماضي فيستعاد، أم في الحاضر فيقبض عليه، أم في المستقبل فينتظر مجيئه، ففي الأحوال جميعها يمكن التوصل إلى زمن الدلالة، أما الكتابة التي يحاول(أدونيس) أن يطرحها، فهي في الحقيقة تفكيكية، تعمل على البحث الدائم على المحجوب والمطموس لغرض استنطاقه، وبيان سبب هامشيته، ومن هنا، فإن هذا النوع من الكتابة هي التي تمارس تهديما شاملا للنظام السائد وعلاقاته، أي نظام الأفكار. وهكذا، يتبين لنا، أن الكتابة التي يرمي إليها (أدونيس) هي النقيض التام للخطاب الشفهي، والمتمثل بالخطابة عند العرب. ولهذا، فإن الكتابة القرآنية لديه كانت كتابة جديدة، تمثل تحولا كبيرا من الشفوية إلى الكتابة، من تقافة الارتجال والصوت، إلى تقافة التدوين التي تلامس الوجود في عمقه الميتافيزيقي وفي أبعاده الشمولية. فالكتابة هي الغياب والاختلاف واللانهائية، أما الخطابة فهي الصوت والحضور والمباشرة.

ومما تقدم، نستطيع أن نتلمس أثر (دريدا) في عدد من نقادنا العرب حول تأسيس كتابة جديدة، ويظهر ذلك الأثر، من خلال محاولة بعض النقاد التجذير لهذا المفهوم في الثقافة النقدية العربية، ومن ثم البحث عن أصوله ومتابعته، ويظهر لدى بعضهم الآخر بالبحث عنه في الموروث، من أجل تجاوزه والخروج عن هيمنة الصوت وبناء نص كتابي جديد، يرمي إلى إعادة النظر في الموروث العربي الدي يعود في أصله إلى ثقافة شفوية/صوتية.

# البنيوية وما يعيها النقيل

الفصل الثالث الوقف النقدي الم بعد البنيوية



# الفصل الثالث

# الموقف النقدي مما بعد البنيوية

ية هذا الفصل سنحاول أن نبين الموقفين الفربي والعربي مما بعد البنيوية، وسنجعل الموقف الغربي مادة المبحث الثاني.

#### المبحث الأول

#### الموقف النقدي الغربي مما بعد البنيوية

تميزت مقالة (دريدا) المعنونة بـ (البنية والعلامة واللعب في خطاب العلوم الإنسانية) بقطيعة معرفية واضحة مع الافتراضات النظرية التي تنطوي عليها المنهجية البنيوية وما قبلها، فذاعت على الفور، بوصفها إيذانا بظهور حقبة جديدة، هي حقبة ما بعد البنيوية، التي كانت مهمتها الأساس تكمن في تحرير الخطاب من التسلط بإتاحة الفرصة له أن يتكلم ويظهر مناطقه العمياء، ويتكشف عن تناقضاته التي أرهق بها قبل منشئه. ولهذا كان التفكيك، يمثل نقدا معرفيا لإيديولوجيا التمركز الغربي حول الذات، وسبرا لغور الاستراتيجيات المعرفية التي تؤدي إلى هذا التمركز وإقصاء الآخر، وهو لذلك يمثل نزعة إيجابية تحررنا من مقولة الأصل الواحد، والحقيقة الثابتة. ومن هنا، أثار فعل التفكيك موجات من الإعجاب والتقبل النقدي الإيجابي لدى بعض النقاد، كما ثار بعض النقاد وسخطوا على استراتيجيته التي يرونها ذات نزعة تدميرية. وهذا التصنيف ينطبق على النقد العربي.

### المحور الأولى استقبال ما بعد البنيوية وقبولها

على الرغم من الاستجابة النقدية التي حظي بها التفكيك في فرنسا، مع شباب مايو 1968، لم ينفتح على التداول الواسع عبر الأراضي الفرنسية، حيث موطن التفكيك الأول، وإنما واتت حظوظ التقبل والرواج لنمعوص التفكيك، حين استقبلت نصوصه في بيئات آخر. و(دريدا) يبدو واعيا بهذه الحقيقة، حين يقول: هناك بالفعل عدد من الباحثين

والفلاسفة الذين يعملون معي فيما يشبه التضامن أو الوفاق. إلا أن لدينا الإحساس بان عملنا معاق هنا ليغ فرنسا أنوعا ما سيكون من المبالغة القول إنه محارب ولكن مساحة تحركه محددة، خلافا لما يلقاه من إصغاء واهتمام في البلدان الأخرى، كالولايات المتعرز واليابان. ليس من المهم بالنسبة له (فيلسوف) أن يرى أعماله وهي تلقى الاهتمام والشيوع فحسب، بل يهمه أكثر أن يراها تقوم بإخصاب بعض الافتكار، ويتم إخصابها هي أيضا، بوصفها موضع العمل، وبتلقيحها بنشائج ما كانت منتظرة هذا هو ما يحدث الآن لكتاباتنا هناك. أما الحصار الذي نواجهه في فرنسا فهو نابع، بلا شك، من طبيعة الثقافة الفرنسية، بنيتها، طرقها في الإيصال، مركزيتها البارسية"(أ).

وهذا الاستقبال الفاتر في فرنسا لطروحات (دريدا) يعود إلى جملة أمور، علاوة على ما ذكره (دريدا) نفسه؛ منها ما يتعلق بالنقد البنيوي، الذي انقلب عليه الرهان، وظهر ما يعرف بالنقد ما بعد البنيوي، المتمثل بطروحات (دريدا) صاحبة النفوذ الأكبر في هذا الاتجاه. فوجدت البنيوية بذلك انحسارا لها ولمعطياتها، وهي من وجهة التفكيك معطيات واقعة في صلب المركزية الغربية المشددة على مركزية الكلام في التفكير الغربي.

إن أفكار (دريدا) لقيت قبولا شديدا وتتمية فكرية ونقدية في الولايات المتعدة الأمريكية، وأصبحت ترتبط بالمزاج الأمريكي أكثر من ارتباطها بالمزاج الفرنسي<sup>(2)</sup>، و(دريدا) يدين بالتداول والتقبل النقدي الواسع لمعطياته إلى مجموعة من النقاد الأمريكان الذين ازدادت أعدادهم بسرعة كبيرة، الأمر الذي جعل (دريدا) يقسم إقامته بين باريس وأمريكا خلال مدة الفصول الدراسية السنوية للجامعات<sup>(3)</sup>، مما ترك أثرا واضحا في نقاد ما بعد البنيوية، ويتضح ذلك من مجلدات الكتابات النقدية الفريدة التي تتناول البصمات مريحة ومعلنة التفكيكية في الدرس النقدي الأكاديمي، سواء أكانت تلك البصمات صريحة ومعلنة

<sup>(1)</sup> الكتابة والاختلاف:55.

<sup>(2)</sup> ظ: من:55، والتفكيكية - النظرية والممارسة:196، ونظرية الأدب في القرن العشرين: 156، والمرايا المحدبة:294، والمذاهب النقدية الحديثة:312.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية - النظرية والتطبيق، كريستوفر نوريس:195.

أم كانت مراوغة تصدر عن خصائص محددة في الجدل والعبارة (١)، علاوة على المناقشات الحرة الأكاديمية، ورد(دريدا) على معارضي التفكيكية، هذا كله جعل(دريدا) ينال الشهرة في البلدان الناطقة بالإنجليزية، وهي الشهرة التي لم تجئ عن طريق أقرانه من الفلاسفة بل جاءت عن طريق التقبل النقدي لمعطياته من نقاد الأدب، الذبن كانوا يجدون وراء وسلال جديدة بغية توظيفها لقراءة النصوص، بدلا من الجري وراء فهم التاريخ الفكري فهما جديدا، فالقراءة التفكيكية- كما يقدمها(كريس بلديك)- منهج تتبين بوساطته معاني النص التي تقاوم الاستيعاب النهائي للتاويل(2).

كان لنقد ما بعد البنيوية تأثير كبيري النقد الأمريكي في السبعينيات من القرن العشرين، خاصة في جماعة من النقاد تأسست في ييل (تفكيكيي ييل).

فالنقد الجديد- بحسب دريدا وأنصاره- صار لعبة مستهلكة، لاسيما مع نهاية الستينيات من القرن العشرين، فضلا عن أن عقد الستينيات كان يمثل مرحلة مهمة ترعرعت فيها الراديكالية السياسية داخل الجامعات، كما أن صلات النقاد الجدد بالحركات السياسية المحافظة قد حسبت ضدهم. كما قاد الانشغال المتزايد بالأفكار السياسية اليسارية، الطلبة إلى الماركسية أولا ثم إلى إدراك وجود تراث فكري معرفي واسع لا ينقطع عن قراءة (ماركس)، غير أنه تراث كان قد تعلم قراءة (ماركس) ضد أرضية (هيجل) وفي ضوء معطيات متفلسفة الاختلاف والتجاوز، أعنى (نيتشه) و (هيدجر). كل هذا ساعد النقاد والباحثين الأمريكيين على إدراك أن ثمة اتجاها نقديا فكريا يعمل على عدم الفصل بين الأدب والفلسفة؛ الأمر الذي جعل الأرضية مهيأة لتقبل الجديد، بل إن التفكيك يمثل إسهاما متميزا قام به أكاديميو الأدب من أجل إحداث الاختلاف والتغيير عما هو سائد، وذلك بأثر من (دريدا)، الذي بفضل زياراته المتكررة لجامعة (ييل) صار من المعتاد الكلام عن مدرسة نقاد (بيل) في النقد الأدبي. وعلى الرغم من انتماء هؤلاء النقاد لمدرسة تفكيكية، فإن خصوصية كل ناقد منهم كانت واضعة من خلال منطقة

<sup>(1)</sup> ظ: مِن:19*5*.

<sup>(2)</sup> ظ: إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد:340، وينظر مصدره هناك.

اشتغاله النقدية، ويمكن أن نحدد تلك الخصوصيات النقدية، مع ربطها بعلاقة إفادتها من معطيات (دريدا)، مع ما يجعلها متقبلة، بل مروجة لفكره في الفكر والنقد الأدبي الأمريكي،

ومن بين أهم النقاد الغربيين الذين استقبلوا التفكيك وتقبلوه:

1)) بول دي مان: وجدت قطيعة (دريدا) مع النقد الجديد، آذانا صاغية من لدن النقاد الأمريكان، الذين يبحثون في النص عن اجتماعات الأضداد، المتعذر تبسيطها فيه، وعن تناقضاته ومآزقه المنطقية. فهم يخالفون النقد الجديد السابق عليهم في الزمن. فهذا (بول دي مان) يأسف لافتقار (النقد الجديد) إلى الطابع التاريخي والفلسفي، ويحث النقاد الأمريكيين على الأخذ بـ (المناهج الأوروبية) التي تجاهلوها مدة طويلة، مما جعل الخطاب النقدي الأمريكي، بوجه عام، يفتقر إلى أية خلفية تاريخية فلسفية تقرأ بموجها النصوص الأدبية (أ. وهو محق في اعتقاده أن عالم الثقافة الأوروبية قد ظل محجوبا عن المفكرين الأمريكيين، وذلك مظهر طبيعي لتسلط النقاد الجدد على الأدب، وتحديد وظيفته، بكيفية تستبعد الفلسفة والتاريخ، كما كان ذلك أيضا نتيجة لعدم قراءتهم المعمقة لفلاسفة الاختلاف، مما أدى ذلك إلى العمى واستحالة إدراك البنية القصدية في الشكل الأدبي.

يتجلى التقبل النقدي لدى (دي مان) من خلال حديثه عن ترجمة التفكيك، إذ يرى أن النقاد محكومون عند الحديث عن ترجمة التفكيك إلى تفكيك الترجمة، ذلك أن فعل التفكيك هو عملية ترجمة لا تنتهي من لعبة الدوال التي لا تحيل إلى مدلولات ثابتة ومعروفة، فترجمة التفكيك ترجمة حرفية تضر بالتفكيك، لسببين: أولهما أن الترجمة الحرفية في اللفتين لا تتطابق تماما، وثانيهما يتعلق بفعل التفكيك الذي يختزن داخل الحرفية مفاهيم دلالية لا يمكن أن تؤديها الترجمة.

<sup>(1)</sup> ظ؛ نظرية الأدب في القرن العشرين:156.

<sup>(2)</sup> ظ: العمى والبصيرة:14.

الفصيل الثالث

أن اللغة الأدبية لا تني تقوض معناها الخاص، وما يسمى إليه(دي مان) هو طريقة جديدة للكشف عن جوهر الأدب، ذلك أن اللغات جميعها- بحسب دي مان- استعارية على نحو لا يمكن اجتثاثه، تعمل بوساطة الأوجه والصور البلاغية، لذا فمن الخطأ الاعتقاد أن أية لغة هي حرفية بالمعنى الحريظ (1).

إن فعل النقد كما يتصوره(دي مان) يعني نسيانا للذات الشخصية أمام نوع من الذات المتعالية التي تتحكم في العمل(2)، وإن عمل(دي مان) التفكيكي، مخصص للإبانة عن أن جهد تثبيت الحقيقة في اللغة جهد محتوم ومستحيل في آنٍ واحد. وهذه الرابطة المزدوجة- التي يتخذها معظم التفكيكيين رخصة لمتابعة المعنى بقدر ما يستطيع تفننهم الهرمينوطيقي أن يحملهم- يتقبلها (دي مان) بروح من التورية الساخرة، وتتجلى بشكل واضح في مقالته (مقاومة النظرية)، التي تحدد وضع (دي مان) بوضوح وقصد في العبارة، وتتناول مباشرة، وتاريخيا خيط العلاقات بين النظرية والممارسة في الدراسات الأدبية(3). ويستثني (دي مان) في دراسته هذه (الأدب) من عملية الخداع الذاتي التي يرى (دريدا) أنها تتخلل اللغة بأسرها. وتصبح مهمة الناقد الأدبى إيضاح النصوص الأدبية بصورة غير مضللة، ولا ينطبق ذلك على مؤلفيها بالضرورة؛ ولذلك فإن(دافيد ليهمان) محق عندما عد(دي مان) الضوء المرشد للتفكيكية الأدبية التي هيمنت على النقد في جامعة (ييل)<sup>(4)</sup>.

لقد أفاد (دى مان) من معطيات (دريدا) الإجرائية، مما تركت بصمة على أعماله، ولاسيما (العمى والبصيرة)، و(مجازات القراءة)، فهما يصبان في الاستراتيجية التفكيكية، ودينهما واضح لـ(دريدا)، غير أنه تميـز بالتفكيكية الأدبية، وصـار علامة على حدث مهم في تاريخ النقد الأدبي الأمريكي. والواقع أن الكتاب الثاني، هو امتداد (للعمى والبصيرة)، الذي قدم فيه فهما جديدا للبلاغة الأوروبية، بل هي- بحسب دي

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية الأدب:233.

<sup>(2)</sup> ظ: العمى والبصيرة: 91–92.

<sup>(3)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين:167-173، ونقاد بيل والشعر الرومانتيكي الإنجليزي:339.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية: 110.

الباب الثانيء ما بعد البنيوية

"نص يسمح بوجهتي نظر متنافرتين تتبادلان التدمير الذاتي، ولذلك تضع عائقًا لا يذلل ي طريق القراءة والفهم"(2).

ويمنس (دي مان) بنظرية الأشكال البلاغية، والمجازات التي ترافق المقالات البلاغية، فالمجازات البلاغية تسمح للكتاب بأن يقولوا شيئًا، ويضمروا معنى آخر، بمعنى أن يستبدئوا الإشارة بإشارة اخرى غيرها، أو أن ينتقلوا من إشارة في سلسلة إلى أخرى مجاورة لها، وهكذا. ولعل هذا ما يطمح إليه(دي مان) من إثبات أن البلاغة نوع من حالة عدم القرار الذي يتسامى على التضاد بين ما هو حرية ومجازي؛ ذلك لأنها "تؤجل المنطق وتفتح احتمالات جدا لانحراف الإشارة. فلا أتردد أبدا في القول القول لدي مان] إن الإمكانية البلاغية المجازية للغة إنما هي الأدب نفسه، مع أن هذا الكلام بعيد عن الشيء المعتاد. فأنا أستطيع أن أشير إلى عدد كبير من الأمثلة لمسألة أن الأدب هو صورة"(3). ومن النبرة الواضعة لقول (دي مان) يتضع أنه يمجد الأدب، ويجعل منه حقلا مركزيا للحقول الحافة الأخر. وفي قوله طموح لتقديم الأدب على الفلسفة، ذلك أن الأدب هو بالتحديد الحقل الذي ينتج عن عجز الفلسفة في التفكير به من خلال تكوينها في ضوء المصطلحات النصوصية البلاغية (4). وبهذا يكون الأدب الموضوع الأساس في الفلسفة ونموذجا على نوع من الحقيقة التي تتوق إليها الفلسفة، وبذلك يكون(دي مان) قد أخذ من مسار(نيتشه) التفكيكي، المتمثل بتفكيك الفلسفة من خلال الوسائل التصويرية الخاصة بالأدب. وبهذا "تتكشف الفلسفة إذا عن كونها تأملا لا ينتهي بصدد تدميرها الذاتي بواسطة الأدب"(<sup>5)</sup>.

<sup>(1)</sup> ظ: العمى والبصيرة:7.

<sup>(2)</sup> م.ن:7.

<sup>(3)</sup> المعنى الأدبى:217.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيكية - النظرية والممارسة: 223.

<sup>(5)</sup> التفكيكية - دراسة نقدية:119.

و(دي مان) يحاول قلب العلاقة بين الفلسفة والأدب، فبقدر ما يفيد الأدب من الفلسفة كما حصل لدى العديد من الاتجاهات النقدية التي تمدها أرضية فلسفية، تفيد الفلسفة من الأدب أيضا، بوصفه أداة المعرفة الأساس التي تتعللع منها رؤوس البلاغة المكثيرة. ولم يكن(دي مان) يفعل ذلك، لو لم يكن الأدب حقل اشتغاله في جامعة (بيل). ولعل هذا الطموح هو سبب الخلاف بينه وبين (دريدا)، حين انتقد قراءة (دريدا) لـ (روسو)، ذلك أن (دريدا) غير قادر على قراءة (روسو) بوصفه أدبا كما يرى (دي مان)، وأن (دريدا) يخفق في رؤية أن (روسو) يفلت من مغالطة التمركز اللوغوسي بالقدر الذي تكون معه لغته لغة أدبية (أ.

2) هارولد بلوم: على الرغم من خروج (هارولد بلوم) من انتمائه لنقاد (ييل)، وسعيه إلى فصل نفسه عن المجموعة، يلتقي في بعض اطروحاته مع اطروحات التفكيك. ومن هذه الأطروحات اهتمامه بالأدب الرومانتيكي، ونظرية التأثير، وإساءة القراءة، هذا من الناحية النقدية، أما التقاؤه بالتفكيك من الناحية المرجعية، فيمثلها اهتمامه بـ (القبالة) وبشكل طاغ وموسع في الولايات المتحدة الأمريكية.

كان الاهتمام بالأدب الرومانتيكي أحد وجوه اختلاف انصار التفكيك، ونقاد النقد الجديد، ومما زاد الأمر اختلافا، الاهتمام المبالغ من قبل نقاد (ييل) بالشعر الرومانتيكي، ولاسيما دراسات (بلوم) (2). وقد لاحظ (پيتر دي بولا) أن الشعر الرومانتيكي الإنجليزي يشكل أساس كل نتاج (بلوم) النقدي (3). هذا الاهتمام زاد الخلاف بين (بلوم) و(إليوت) بوصفه ممثل النقد الجديد، فقد فضل إليوت القرن السابع عشر واختار تدينا مسيحيا كاثوليكيا، كان هذا الناقد الأنكلو أمريكي مهيمنا على المشهد النقدي، بل الأدبي عموما، ليس في إنجلترا وأمريكا فحسب، بل في أوروبا كلها. ولهذا في مقابل الوصف الذي أطلقه (إليوت) على نفسه حين قال إنه كلاسيكي الذائقة الأدبية، ملكي

<sup>(1)</sup> ظ: العمى والبصيرة:215-219.

<sup>(2)</sup> ظ: العمى والبصيرة:340–341.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية:149.

الناب الثاني، ما بعد السبوية

، السياسة، وانعكلو كاثوليكي الديانة (١)، هام (بلوم) بوصف نفسه بأنه "غنوصي يهودي، اكاديمي، وحزب أو مذهب بنفسه"(2)، وبهذا تتكشف لنا اسباب الخلاف الحقيقية بين الناقدين، وخاصة إذا علمنا بأن(بلوم) يمثل حالة متطرضة في النقد اليهودي الغربي، والأمريكي خاصة، وهذا إن دل على شيء، فإنه يشير إلى هيمنة المضون الثقافي النقدي البهودي وارتقائه إلى مرحلة متقدمة تجمل النقد الأدبي مواكبا لغيره من الحقول الحافة من هلسفة وهنون أخر.

ونقطة انطلاق(بلوم) النقدية صياغته لنظرية(قلق التأثير)، وهي طكرة أستوحاها من (نيتشه)، و(فرويد)(3) مع إضافات تفكيكية من جانب(بلوم). فعنده أن القصائد الجديدة كلها إنما هي استجابة بالموافقة أو المخالفة لقصائد سابقة، وما من شاعر يستطيع أن يخلق بمعزل عن تراثه السابق، وإنما الشاعر الشاب مدفوع دائما بغيرة خلاقة من أسلافه، ورغبة في منافستهم والتفوق عليهم. وهو يشعر دائما بقلق مخامر من الأ يستطيع إضافة الجديد إلى الموروث. ومن ثم يعمد قاصدا إلى إساءة قراءة قصائد الشعراء السابقين وتقييمها من وجهة نظره الحديثة، لكي يعمل على حضور نفسه على الساحة الشعرية، ويزاحم به حضورهم المهيمن الذي أسبغ عليه الزمن حرمة وقداسة (4). ولذلك قام (بلوم) باستحضار عقدة أوديب في علم النفس الفرويدي، فوجد الشعراء المتأخرين في الزمن ظلوا يعانون من وعيهم بكونهم متأخرين في الزمن، ويخشون، نتيجة لذلك، من أن يكون آبازهم من الشعراء قد استنفدوا كل إلهام مناح، فيعانون كرها أوديبيا للأب أو رغبة يائسة في إنكار شرعية الأبوة، ويؤدي كبت مشاعرهم العدوانية إلى استراتيجيات دفاعية مختلفة، فلا توجد قصيدة تنهض بذاتها، بل هي تتخلق دائما في عسلاقة

<sup>(1)</sup> ظ: إلبوت:23.

<sup>(2)</sup> المكون اليهودي في الحضارة الغربية:391، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية:151، والمذاهب النقدية الحديثة:326.

<sup>(4)</sup> ظ: النفكيكية - النظرية والممارسة: 246، وتفكيك النظم المعرفية: 72، ونظرية الأدب في القرن العشرين: 222–223.

بغيرها(1). ونظيرية التأثير هذه، لها علاقة وثيقة بمفهوم إساءة القراءة(2). وإساءة القراءة التي يعتمدها (بلوم) في قراءة النصوص، تعود إلى القبالة اليهودية، ومعرفتها الروحية، ف(بلوم) يرى أنها "تسيء قراءة كل لغة ليست قبلانية وأنا ازكداوالقول لـ(بلوم)! أن كل شعر قوي متأخر يسيء قراءة كل كلام ليس شعرا"(3). وهو من هذا المنطلق يجد في القبالة اليهودية المعين الأنسب لاستراتيجيات القراءة ووسائل الفهم والتحليل النفكيتي. وضي القبالة النموذج الأقرب إلى قلق التأثير (4)؛ ذلك أن القبالة تتضمن قراءة استرجاعية قادرة على استعادة المعنى الأصلي للنص. فالشخصية التفسيرية للقبالة تتمتع بالاستبدال الاسترجاعي لـدلالات النص المقدس من خلال اعتماده تقنيات الفتح، فكل النصوص القبالية نصوص تفسر النص المقدس(5).

ومن هنا يمكن القول إن (بلوم) يمثل الجانب النقدي بمفهومه التقليدي، ومع أنه قال في الكتاب الجماعي(التقويض والنقد)1979 ، الذي يضم مقالات لـ(دريدا ، وميللر ، وهارتمان، ودي مان): "العنوان مزحة شخصية لا يفهمها أحد: كنت أريد أن أقول أن الأربعة هم التفكيكية وأنا النقدا... لا علاقة لي بالتفكيكية "(6) ، فإن كثيرا من أطروحات (بلوم) ما يلتقى مع التفكيكية، مثل نظريته حول العلاقة الحتمية بين النصوص الشعرية، واستحالة فهمها خارج ذلك الإطار. فذلك المفهوم متصل بمفهوم التناص، أي العلاقة الحتمية التي تحكم النصوص جميعها في شبكة متداخلة تعيد إنتاج نفسها. ومما له مغزى أن العلاقة بين النصوص تتضمن سوء الفهم الأساس، الذي ينتج عن (القراءة الخاطئة والتفسير الخاطئ)، فسوء الفهم هذا لدى(بلوم) والتفكيكيين جميعهم ضروري،

<sup>(1)</sup> ظ: دريدا عربيا:79.

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية الأدب في القرن العشرين: 221.

<sup>(3)</sup> التفكيكية - دراسة نقدية:151.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيكية – النظرية والممارسة: 248 و256، ونظرية الأدب في القرن العشرين: 222، والمكون اليهودي في الحضارة الغربية:385–386.

<sup>(5)</sup> ظ: التفكيكية- دراسة نقدية:150-151.

<sup>(6)</sup> التفكيكية – دراسة نقدية:148.

ولا فكاك منه، فهو يحدث بين شاعر وآخر، وبين الناقد والنص، ما يجعل عملية التوحر عملية غير ممكنة؛ لأنها بمثابة عملية قتل النص، أما الاختلاف فهو سسر ديمومة النص وتوسع دلالاته إلى ما لا نهاية.

3)) هيليس ميلر: يتجلى موقف (هيليس ميلر) من التفكيك في مهمته العيوية في تقديم الدراسات الأدبية الأوروبية إلى المجتمع الأكاديمي الأنكلو- أمريكي، ممارسا صورا من النقد التفكيكي على هذه الدراسات، فدراساته جميعها تخضع لقراءة تفكيكية، ولكن مع الاحتفاظ دائما بإحساس وثيق بالنصوص الأدبية ذاتها.

إن القراءة النقدية التي يتبناها (ميلر) هي في الواقع خليط من عدة قراءات؛ وكل قراءة تمثل اتجاها مستقلا بذاته، فهو ينتسب إلى مدرسة جنيف للنقد الظاهراتي، وفي الوقت ذاته، ينسب مثل (دي مان) إلى مدرسة النقد الجديد للدفاع عن تفسير النص (أ. هذا ما جعل قراءته في مرحلة تبنيه للنقد التفكيكي في جامعة (بيل) تتماز بصفة الاعتدال؛ ذلك أنه يستعمل في الطور التفكيكي بعض الماهيم المنبثقة من التحليل الموضوعي، ومفاهيم النقد الجديد، التي بفضلها يحول قراءته التفكيكية إلى آلة إجرائية راقية؛ ذلك أن الدهة المفرطة التي تميز القراءة المغلقة تنتهي إلى تخريب التماسك الذي يطرحه النقاد الجدد بوصفه مسلمة، وآلية التخريب هذه هي القاسم المشترك لكل تفكيكي نقاد (بيل)، إذ "إن ما كان يفعله تفكيكيو بال بوصفهم ورثة مؤسسين للنقد الجديد إنما كان كشف إلى أي حد يكاد يكون مشروع سابقيهم الرسمي قد اجتاز سطح التعدد النظري الذي كان من المفترض أن يستقصيه (2). وكلام(ميلر) يمثل تفكيكا للأسس النظرية التي قام عليها النقد الجديد ببرهنتهم الموضوعية.

ويتجلى موقف القبول لدى (ميلر) بشكلٍ جلي، في وقوفه مع (دريدا) و (هارتمان) بدفاعهم عن الدمج بين حقلي النقد والأدب، بمعنى عد النقد الأدبي أدبا، لكن من

<sup>(1)</sup> ظ: من:124، وتفكيكي النظم المعرفية:73.

<sup>(2)</sup> التفكيكية- دراسة نقدية:125.

الدرجة الثانية (1)؛ ذلك أن التفكيك لا يحد من حرية الناقد في توطيف استعارة ممينة بارزة في نص ما توظيفا يجعلها أساسا لإعادة صوغ سياق هذا النص، فيتلاعب به هنا وهناك من أجل أن يحقق الناقد أغراضه الخاصة، ومن هنا، يقترب نقاد التفكيك من الحرضة الرومانتيكية وكأنهم ورثة لها؛ لأنها كانت تعد النقد امتدادا طبيعيا للمؤلف (2).

إن قبول(ميلر) لاستراتيجية(دريدا) يعود لكونها ممارسة قرائية، يشول (ميلر): حين أتكلم على التفكيكية، أعني بذلك نمط القراءة الذي يمارسه جاك دريدا، وبول دي مان، وأنا بالنات (3). وقوله (أنا بالذات) يعود إلى قضية مهمة، تتعلق بالاستراتيجية التفكيكية ذاتها؛ إذ نراه يميل إلى القراءة (الدي مانية) أكثر من (الدريدية)، وهذا حال نقاد (بيل) جميعهم فهم يتخذون من النقد التفكيكي منهجا للقراءة والتأويل، بشكلٍ يختلف في كثير من الأحيان عن قراءات (دريدا) (4). وريما يعود ذلك إلى أن (دريدا) يميل إلى قراءة النصوص الفلسفية الغربية مع مقاربة النصوص الأدبية والأفكار النقدية مقارية هينة، بينما تميل قراءات نقاد (ييل) إلى قراءة النصوص الأدبية والأفكار النقدية مع مقاربة النصوص الفلسفية مقاربة هينة، والأخذ عن غيرهما في استراتيجية التفكيك النقدية أمر محفوف بالخطر النقدي، وبذلك يكون ولاؤهم الأساسي لـ(دي مان) وليس لـ(دريدا).

ولعل مقالة (ميلر) المعنونة (قراءة اللامقروئية عند بول دي مان) تؤيد ما ذهبنا إليه، فهو يحاول في مقالته هذه مواجهة الاتهامات الكثيرة بأن عمل(دي مان) النقدي، عدمي يقوض قيمة الدراسات الإنسانية ويرد ويقلص عمل التأويل إلى اللعب الحر للفرض الاعتباطي للمعنى. وما يقوله(دي مان) بعيد كل البعد عن هذا ، غير أنهم لم يتعبوا أنفسهم في قراءة (دي مان)، وهي المهمة غير السهلة مثلما أكد (ميلر) (5).

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية :125-127.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية- دراسة نقدية:127.

<sup>(3)</sup> ظنمن:127

<sup>(4)</sup> ظ: الهرمنيوطيقا والتفكيك هارولد بلوم التناص و/أو أسوأ القراءة:13.

<sup>(5)</sup> ظ: قراءة اللامقروئية عند بول دي مان:72.

المساف الشاشيء ما معد البشيوبية

وقد اعترف الناقد (مللس ملر) بما يجمعه بـ (جاك دريدا)، بقوله: لقد فكرت في السبب الذي يجمل امريكا (بخلفيتي البروتستانتية) تنجذب إلى دريدا مثلا. واعتقد انني توصلت إلى الجواب. فهناك شبه بين احد أوجه البروتستانتية إجمالا، والتراث البهودي، أو التراث المقلاني البهودي في أوروبا؛ وذلك أن الاثنين لا يطمئنان إلى التماثيل، والرموز، والصور المنحوتة، كما أنهما يشكان في أن الأشياء قد لا تكون لما هو أصلح في عالم هو أفضل العوالم الممكنة، إنه نوع من ظلام الرؤية الغريزي، نوع من الصراع الذي أحمله في داخلي بين التزام بالحقيقة، بالبحث عن الحقيقة بوصفها القيمة الأعلى من ناحية، والقيم الأخلاقية من ناحية أخرى. إن البروتستانئية لو أخذت خطوة واحدة إلى الأمام فستشك في قدرة أي شيء على التوسط، حتى المسيح نفسه "(۱). هذه العلاقة بين البروتستانتية واليهودية في أمريكا تمثل حالة من التوأمة الثقافية الحميمة التي صاغت كثيرا من معالم الثقافة الأمريكية في القرن العشرين. وباعترافه هذا، يؤكد تحييزات مناهج النقد الغربي إلى سيافها الخاص، بمعنى أنها تظل مربوطة إلى المكان واللغة والثقافة والظروف التاريخية التي أنتجته.

4)) هارتمان: يتبلور موقف (هارتمان) الإيجابي من التفكيك، في خروجه من النقد الجديد، والتحرر من أعراضه المقيدة التي أدت إلى استياء الأمريكيين من ممارسة سلطة النقد، وكأنه صناعة يدوية متواضعة لمحاولة الإبداع نفسها (2). ولعل ذلك عائد إلى (إليوت) وتعاليمه التي فرضت (كودا) من أنماط التفسير المتعصبة، الأمر الذي يعكس مدى استمرار هيمنة الأعراف البريطانية وتأصلها في أمريكا، والتي لا بد-بحسب هارتمان- من تجاوزها، لبناء نقد يرتبط ارتباطا عضويا بكل من مسألتي الشخصية الثقافية، والحاجة الماسة إلى التسيس صوت نقدي أمريكي متميز يكون جنبا إلى جنب مع الإفادة من معطيات رواد التفكيك في أوروبا كرهيدجر) و(دريدا)، بوصفهم نقادا وقفوا

<sup>(1)</sup> استقبال الآخر:82–83، وإشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:113، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية – النظرية والممارسة:209.

ي وجه كل ما هو بريطاني، أو كل ما هو خلف (إليوت) أا، فالمنفعة البرغمانية واضحة على لسان (هارتمان)، بل إنه يدافع عن لغته وبلاغته عن طريق الاستشسهاد بتفكيك (دريدا) القسوي للنصوص الفلسفية أنّا، مصا يجعل تفكيكيته تقترب بصورة مباشرة من تفكيكية (دريدا) أكثر مما هي (دي مانية)؛ لأنها تهدف إلى الإرجاء أو البعثرة أكثر من ارتباطها بالصياغات البلاغية ومآزقها المنطقية المدمرة، فعملية إحضار (دريدا) ما هي إلا إضافة قوة ورصانة لعمله التفكيكي الخاص به.

ومن هذا، قام (هارتمان) بنقد المنهج البنيوي؛ لأن لغة النص تتغلى عن البحث عن المعرفة المطلقة التي تعوضها بـ "شغف بالدلالات من دون مدلول (عقلصرية) (ق). وهذا ما جعله يتبنى الرفض ما بعد البنيوي لطموح العلم على تقنين الموضوعة (النص)، ويتبنى مصطلحا خاصا به يحدد مساره التفكيكي، وهو مصطلح (اللاجزم) أو (اللامتناهي) الذي يدل على عدم إقفال مفاتيح النص، وإبراز دلالاته المتعددة، الباعثة على الحيرة في التفسير النقدي (4).

إن نقاد (يل) الأربعة، وجدوا في النقد التفكيكي الرغبة في إعادة الشعر الرومانتيكي، وبعد الانحسار والهجمات التي تعرض لها هذا النوع من الشعر، في العقود الأولى من القرن العشرين، وبخاصة من الكلاسيكيين الجدد ودعاة الحداثة، ومدرسة النقد الأنجلو- أمريكي، الأميل إلى القضايا الاجتماعية والدينية والسياسية، وقد نفى معظم ممثلي هذه المدارس مجمل الخصائص التي تشكل بنية الشعر الرومانتيكي، في حين نجد أن طروحات (دريدا) تشدد على أن الحركة الرومانتيكية الإنجليزية، التي حاول الحداثيون العقلانيون إخفات صوتها، وإعلاء شأن الفطئة الميتافيزيقية والقيم الشكلية

<sup>(1)</sup> ظ:التفكيكية - النظرية والممارسة :209.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية:143.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية- دراسة نقدية:142-143.

<sup>(4)</sup> ظ: ما هو النقد؟:120-123 ، وتفكيك النظم المرفية:72.

. الأوغسطية وتقنيات الرمزية الفرنسية لعتي تحل محلها، هي جزء أساس من التبار البرئيس للشمر الإنجليزي وامتداد للموروث الشعري الذي ومثله دكبار الشعراء الإنعناليزال

5)) وأمان سلدن: يبين (رامان سلدن) التقبل النقدي لـ(دريدا) وأهد عاره وتوظيفها من لدن نقاد الرومانسية في امريك ، ويرى أنه من العجيب أن معطيات (دريدا) هـ، هيمنت على افتكار طائفة من أهوى النقباد في أمريكا، بعضهم رومانسس متخصص، والشعراء الرومانسيون معنيون بتجارب الإشراق الأبدي التي تحديث في لحظات أثيرة من حياتهم، وهم يحاولون استعادة هذه اللحظات في شعرهم، وأن يشحنوا كلماتهم الشعرية بهذا الحضور المطلق، ومع ذلك فهم ينعون على ضياع هذا الحضور وفقدانه (2). والحق أن إشارة (سلدن) إلى موضوعة الحضور لدى شعراء الرومانسية، وعلاقتها بالغياب تعطي للنقد التفكيكي الأمريكي المسوغ لتجاوز أفكار النقد الجديد، التي همشت مثل تلك الخصائص.

6)) كريستوفر بطلر: يقدم (بطلر) صورة ذلك التحول، فيرى أن تيار ما بعد البنيوية يتناول اللغة بقدر كبير من التشكيك، بوصفها أبعد ما تكون عن التعبير الموضوعي الشفاف. فاللغة بأنواعها جميعها لغة استعارية، تهدف إلى إحداث تأثير أو تكوين صورة، بدلا من نقل الواقع أو الأفكار نقلا موضوعيا. ولهذا فإن جانبا كبيرا من الفاعلية النقدية التفكيكية يتمثل في التشكيك في المعاني المباشرة للغة، وفي البحث عن الدلالات التأثيرية الإيديولوجية لها(3).

إن الهاجس الأساس الذي يقف وراء إعجاب (بطلر) بالاستراتيجية التفكيكية، يعود إلى رغبته في تعضيد نظرية أو صياغة تقوم على نموذج المعارضة، الذي يقوم على نوع من المواجهة التي تحدث بين النص الذي يفترض فيه أن يعبر عن إيديولوجية برجوازية، والناقد/ المفسسر الذي يعمل على تفكيك التعارضات المستقرة في النص، والبحث عن

<sup>(1)</sup> ظ: نقاد بيل والشعر الرومانتيكي الإنجليزي:344.

<sup>(2)</sup> ظ: تفكيك النظم المعرفية، رامان سلدن، في ضمن الملف النظري، التفكيك نقد المركزيات الغربية:70.

<sup>(3)</sup> ظ: التفسير والتفكيك والإيديولوجية:79-80.

مناطق التناقض الداخلي في منطق الإيديولوجية المهيمنة بما يدعم في التحليل الأخير، النظرية الماركسية حديثا ورؤيتها لوعي البرجوازية الزائف. ومن هنا بتنسح التوجه النفعي أو البرغماتي الذي يقف وراء إعجاب (بطلر) بمعطيات التفكيك، ويشير هو إلى ذلك، فيقول:"إن منهج (التفكيك) هو أنسب منهج يتيح للمفسر اكتشاف التناقضات الخفية في النص. ولذلك، فلا غرابة في أن نجد أن أعمق القراءات النقدية الماركسية حديثا قد تأثرت بهذا المنهج. إن التفسير(التفكيكي) للنص، أي كشف تناقضاته الفكرية الداخلية، هو أنسب منهج للمضسر الذي يبحث في النص عن العناصر التي تناقض الإيديولوجية البرجوازية التي تبدو كأنها تهيمن عليه تماما وتتصارع معها"(1). معنى هذا أن(بطلر) يرغب في إعادة المهمة الفاعلة للإيديولوجيا في النقد، وهي المهمة التي أبعدها أو غيبها النقد الجديد من قبل، فقيمة النص لديه، ولدى معظم الماركسيين، هي أن تتحدد بصيغة اندراجها المضاعفة في التشكيك الإيديولوجي وفي النسل المتوافر من الخطابات الأدبية؛ ذلك لأن بطلر على يقين بأن أي تفسير ماركسي يستند إلى أسس ليبرالية أو أخلاقية، بعيدا عن التحليل السياسي والإيديولوجي، يمثل محاولة هروب.

ومن هنا، فإن التفكيك بالكيفية التي يقرؤه بها (بطلر) يعد طريقة أو صياغة نادرة، يمكن أن تعيد المكانة للنقد الماركسي، وذلك من خلال نموذج المعارضة الذي يكرر حركة الصراع نفسها بين محاولة الطبقة المسيطرة إضفاء الصبغة الشرعية على إيديولوجيتها، ومعارضة الوعي النقدي لهذه المحاولة. وبهذه الطريقة يدخل النصف في علاقة مع سلسلة محدودة دوما من القيم والاهتمامات والحاجات والقوى والطاقات التي تحيط به، مما يبنى نفسه ويشكلها داخلا في علاقة مع العلاقات الإيديولوجية التي تشكل نظامها الرمزي، فالتفكيك من هذا المنطلق يمثل حلقة الوصل التي تحل إشكالية (بطلر) بين موقفه الفكري الليبرالي/الراديكالي، وخلفيته الماركسية التي تهتم بدور الإيديولوجيا في النص/التفسير.

<sup>(1)</sup> التفسير والتفكيك والإديولوجية :91.

7)) كريستوفر نوريس: دافع الناقد (كريستوفر نوريس)، وهو المستشار لوزارة الخارجية الأمريدكية، عن تفكيكية (دريدا)، ونقاد (يبل)، ووضع دفاعاته هذه، في أهم كتاب عن التفكيكية، من حيث التنظير النقدي، وراى ان التفكيك منهج جاء رد فعل حذرا لمحاولة البنيويين ترويض مدركات فكرهم قاطبة، كما بدأ التفكيك برفض مبدأ الفصل المؤقت للعلاقة المفترضة بين العقل والمعنى ومفهوم المنهج الذي يدعي التوحيد بينهما، وذلك عندما أصبحت البنيوية على يد النقاد الأوروبيين مجرد منهج آخر يقدم قضايا جديدة على نصوص مستهلكة، من هنا، فإن التفكيك في رأيه هو حركة احتجاج قوية ضد الأفكار النقدية المتي هيمنت في هذه الحقبة على الساحة النقدية العالمية (أ).

ويدافع (نوريس) عن التفكيكية، في كتابه (نظرية لا نقدية - ما بعد الحداثة، المثقفون وحرب الخليج). ويتخذ من معارضة (بودريار) للتفكيكية أنموذجا لتمرير أفكاره التي تحاول بالسبل كلها الدفاع عن المركزية الأمريكية، وفلسفتها البرغماتية الجديدة التي تحاول فرض هيمنتها على النظام العالمي. ومن هنا راح يعرض أفكار (بودريار)، وعدها افتراضات تدخل في باب الهراء، لأنها تقوم على موضوعات مستهلكة، وعلى القارئ أن يكون واضحا أمام هذه الافتراضات الخاطئة في معظمها (2). ولعل ذلك يعود إلى فكر (بودريار) المشوش القائم على نزعة المساواة بين ما هو حاليا، صالح عن طريق الاعتقاد، وبين الحدود التي يمكن أن تكتنهه عبر موقف نقدي باحث عن الحقيقة (3). وبالطبع فإن أفكارا مثل هذه لا بد أن تجد صداها لدى طائفة من النقاد، الأمر الذي يجعل الخطاب البرغماتي يبدي مخاوفه من انتشاره، ويضعها في هامش صغير ضمن يجعل الخطاب البرغماتي يبدي مخاوفه من انتشاره، ويضعها في هامش صغير ضمن ولافتراضات المستهلكة. ومع ذلك فإن أفكار (بودريار) لاقت اهتماما بالغا، ولاسيما نقده

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيكية – النظرية والممارسة:21، وعرض كتاب التفكيك – النظرية والتفكيك:230،

<sup>(2)</sup> ظ: نظرية لا نقدية – ما بعد الحداثة - المثقفون وحرب الخليج، كريستوفر نوريس:15.

<sup>(3)</sup> ظ؛ من:16.

ن الفكر ما بعد البنيوية الذي أعطى- بحسب بودريار- الشرعية للولايات المتحدة بحرب الخليج،

حاول (نوريس) فلك الخيوط المتشابكة لفكر ما بعد البنيوية الواسع، وإذلها ويفي أن استراتيجية (دريدا) الإجرائية تحافظ على نبض النقد التنويري تماما في الوقت الذي تخضع فيه هذا التقليد لإعادة سبر راديكالية تشمل مختلف منظوماته ومفاهيمه المؤسسة، فمثل هذا التحليل يستلزم التشديد على قضايا أخلاقية ومعرفية معا؛ لأنه، في الحالين كليهما، كان (دريدا) يسعى إلى عزل استراتيجيته عن هذا النوع من المواقف العدمية (اللاعقلانية) التي تعد من المسلمات (1). ومن هنا فإن أعمال (دريدا) توكد بشكل لا يدعو للشك، بأن التفكيكية ليست، كما حاول خصومه مرارا أن يصوروها، على انها خطاب لا حاجة له لضرورات الدلالة، الحقيقة، فهي تستهجن بشدة الفكر المدرسي، القائم على فكرة أن كل شيء صالح (2)، والمنتمي إلى هيرمينيوطيقة فكر ما بعد الحداثة، والتي يمثلها فكر (بودريار).

وبذلك، فإن(دريدا) لا يقع في شرك ذلك التيار من خطاب ما بعد الحداثة الذي يعلن بحبور نهاية نظام الواقع والحقيقة وذهنية التنوير. هذا الاختلاف عزز ردود(دريدا) تجاه نقاده من أمثال (هابرماس)، و(سيرل) بافتراضهم أن تفكيكية (دريدا) ما هي إلا تنويع نصي لموضوعات مكررة ومعقدة خارج إطار المدرسة (3). ومن ثم سيكون من الصعب جدا على هؤلاء أن يتعاملوا مع إستراتيجية (دريدا) وكأنها مجرد فرع من التيار الراهن لفكر ما بعد الحداثة. وهكذا، يرى (نوريس) أن مثل هذا الفهم لمعطيات (دريدا)، يمثل قلة لا يملكون الوقت أو الرغبة في تحليل نصوصها وجها لوجه، أو في قراءتها، آخذين بالحسبان يملكون الوقت أو الرغبة من بواعث ونظمها المحجوبة، وطرائق تحليلاتها الخاصة، وعلاوة على أصولها ومرجعياتها الفلسفية، ونظمها المحجوبة، وطرائق تحليلاتها الخاصة، وعلاوة على ذلك، يذكر (نوريس) سببا مهما لسوء الفهم هذا، مصدره أن هذه النصوص كان قد تلقفها بحماس شديد مجتمع تأويلي مختلف، بحيث اعتمدت وطبقت من بواعث وأولويات

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية لا نقدية - ما بعد الحداثة - المثقفون وحرب الخليج :17 -18.

<sup>(2)</sup> ظ: من:18.

<sup>(3)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:229-307.

مختلفة تماما. و(نوريس) هنا يلتزم تفكيكية(دريدا)، وليس تفكيكية منظري الأدب الأمريكيين، وذلك يعود إلى ابتعاد نقاد (بيل) عن الحقل السياسي، خلاف ممارسة (دريدا) للتفكيك، التي تنطلق من فكر سياسي متشعب الأفرع.

- 8)) وليم راي: إلى جانب ذلك، نجد كثيرا من الآراء التي ساندت أطروحات (دريدا)، وعملت على معاضدتها نتحقيق الانتشار والتقبل الواسع. ومن ذلك رأي (وليم راي)، الذي عد معظم طروحات (دريدا) تمثل اللحظة الأصيلة في الفكر الفربي المعاصر؛ وذلك لكونها لا تنحصر في المعنى الأدبي وحده، ولا تحده من خلال الأمثلة فحسب، بل من خلال الصوغ المباشر للثنائيات المستمدة من مفاهيم الفكر الغربي (1)، التي سعى(دريدا) إلى تفكيك أركانها التقليدية. لذا فإن أفكاره لا تدين بالفضل لحقل واحد من حقول المعرفة، بل تظهر متأصلة في النصوص جميعها على العموم(2). ومن هنا، نفهم سبب وضع (وليم راي) استراتيجية(دريدا) في المنظور النقدي الملائم؛ وذلك لكونها "تختلف عن أصحاب النظريات الذين سبقوه في أنها تركز صراحة في اختلاف الذات للمعنى وتحاول أن تكشف عدم إمكانية التعبير عنه في (لا) لفظة (واحدة)"(3). ولهذا فإن استراتيجيته تبتعد عن منظومة الفكر الغربى القائم على الثنائيات التفاضلية التي أنتجت خطابا يقوم على المركزية عبر تفضيل الذات على الآخر، ومعنى على معنى آخر، وهي من هذه الزاوية ثورية تحاول قلب هذا النظام/المركزية وإراحته.
- 9)) خوسيه ماريا. ب- إيفانكوس: رأى (خوسيه ماريا. ب- إيفانكوس) أن أطروحات (دريدا) لا يمكن أن تفهم على أنها نظرية خاصة عن اللغة الأدبية، وإنما تعمل بوصفها طريقة معينة لقراءة النصوص، أو بالأحرى، مراجعة قراءة خطابات تقلب نظام النقد القائم على فكرة أن أي نص يمتلك نسقا لغويا

<sup>(1)</sup> ظ: المعنى الأدبى:161.

<sup>(2)</sup> ظ: من:162.

<sup>(3)</sup> من:164.

أستسبيا والسيب لدينه الحاصرة، التي يعيلك وحدة عصوبة، أو مواه دات مدلول هامل الشرح (1)

(11) ديميد بشبندر: هرسا من هذا المهم، دهسادبفيد نشسدر) إلى أن التفتكيك مقارد فلسفدة للنصوص أفكثر مما هي أدنية، إنه نظرية ما بعد البنيوية، ولا تدل (بعد Post) هما على أن التمكيك يحل محل البنيوية باعتباره نظرية أحدث مسيدا، ولعكنها تدل بالأحرى على أنه يعتمد على البنيوية كنظام تحليلي سندق "".

وكان هدفه الأساس هو إنتاج تفسيرات لنصوص خاصة، أقل مما يهدف إلى فحص الآلية التي يقرأ بها القراء هذه النصوص (3).

(11) س. رافيندران: يمد الناقد (س. رافيندران) التفكيك أهم حركة ، ما يعد بنيوية في النقد الأدبي؛ لأنها قدمت مصطلحات ومضاهيم متطورة للنقد الأدبي، ولاسيما معطيات (دريدا). غير أن الباحث في هذه المعطيات يواجه مشكلتين حتميتين؛ الأولى تتعلق بأسلوب (دريدا) نفسه المتصف بالغموض والصعوبة ، أما الثانية فهي سلسلة الآراء النقدية التي تعد تأويلات غير وافية ، وبعيدة عن الدقة النقدية ". ولذلك عمد الناقد على رد عدد من التعليقات النقدية التي تهاجم التفكيكية ، أو تحصر وظيفتها باتجاه معين ، لغرض تقنينها ، وعدم اتساع عملها . ومن هذه التعليقات ما ورد على لسان (م. هـ أبرامز) الذي يرى أن عمل (دريدا) لم يكن سوى نقل البحث من مجال اللغة إلى الكتابة ، وأنه يتصور النص بطريقة غير مألوقة ، وبهذا الفهم وجد (س. رافيندران) أن (أبرامز) حاول تبسيط مكانة (دريدا) النقدية (ك) ، ومن ثم، فهو

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية اللغة الأدبية:147-148.

<sup>(2)</sup> نظرية الأدب المعاصر وقراءة الشعر:75.

<sup>(3)</sup> ظ: من:76.

<sup>(4)</sup> ظ: البنيوية والتفكيك- تطورات النقد الأدبي:138-139.

<sup>(5)</sup> ظ: من:139.

يحاول إنكار قيمة آرائه الجديدة في النقد الأدبي. ويستمر الناقد بنقر التعليقات التي يراها حفنة من سوء التاويلات البعيدة عن الفهم الصعيع للتفكيك. ولهذا السبب يرى الناقد أن فهم أسلوب(دريدا) هو الخطوة الأول التي ترشدنا إلى خطوات الفهم الصحيح لاستراتيجيته الجديدة (1).

(12) سارة كوهمان وروجي لابورت؛ يقدم كل من (سارة كوهمان وروجي لابورت) رايهما المعاضد لـ (دريدا)، ويعدان افتحام أفكاره متعة خاصة؛ ذلك أن عمله هو عمل مفكك، استطاع إعادة النظرية جل المفاهيم التي تأسس عليها الخطاب الفربي الـ ذي لا يخرج عن الحدود الميتافيزيقية. فالتفكيك هو الخطاب الفربي الـ ذي لا يخرج عن الحدود الميتافيزيقية مع الميتافيزيقا الخروج من هذا المحيط المرسوم له، والإصرار على القطيعة مع الميتافيزيقا باسم الاختلاف، وتحت رحمة الاختلاف، ومن هنا فإن عملية التفكيك، أو كما يعرفانها (الخلخلة) هي بمثابة حفر عمودي للطريق أو نوع من الخلخلة لكل المعاني التي تستمد منشأها من العقل، وعلى نحو خاص معنى الحقيقة، وذلك هو المهدف الخاص للاسـ تراتيجية العامـة للتفكيك عند (دريدا) وزلك هو المهدف الخاص للاسـ تراتيجية العامـة للتفكيك عند (هايدجر) نفسه وتتجلى جرأتها النقدية في كون لا أحد قبل (دريدا)، ولا حتى (هايدجر) نفسه قد تمكن من القيام بها (4). ولعل ذلك يعود إلى أن (دريدا) استند إلى مجموعة مفهومات إجرائية متكاملة، مما جعلها مفهومات منهجية تعمل على وفق آلية نقدية، مفهومات لها القدرة على تفكيك الخطاب الغربي وتعريته من ورقة التوت التي تستر نواقصه وعيوبه التي ظل محافظا عليها لزمن طويل.

13)) ج. هيو سلفرمان: التفكيكية كما يتصورها (ج. هيو سلفرمان) مجموعة صفات مندمجة، فهي علم وشعار ودرع في ظلها أنتج (دريدا) وأتباعه سلسلة من المارسات تشتغل جميعها على قراءة تاريخ الميتافيزيقا، وإعادة كتابة

<sup>(1)</sup> ظ: البنيوية والتفكيك تطورات النقد الأدبي: 141.

<sup>(2)</sup> ظ: مدخل إلى فلسفة جاك دريدا:5-6.

<sup>(3)</sup> ظ: من:13.

<sup>(4)</sup> ظ: مِن:13-14.

للحقبة التي هيمنت فيها، والمارسات التفتيديية هذه لا تنتشر فقطه على امتداد نص الميتافيزيقا، وإنما هي تشير إلى حافاته، وأطرافه، وتخومه، وهوامشه، وحدوده، وتشتغل فيه، وبينما تنوه الميتافيزيقا بحدودها وأطرافها الخاصة، تعمل التفكيكية على إعادة قراءة المحجوب في محيط الفلسفة ومركزيتها الذاتية (۱). بمعنى أن (دريدا) يسعى إلى استرجاع ما حجب من النص، وهو سمة النص الأصل، وما حجب منه موجود في نص آخر، وإرجاع ما هو غير موجود (محجوب) في النص يعني قرنه بنص آخر، وتحديد مكان التقاطع الحاصل بينهما، وبذلك يكون (دريدا) قد أعاد حقيقة النص، ولكن عن طريق تفكيك النص نفسه، فالعملية كلها داخلية. والحقيقة أن هذا الهدف، يقف وراء التقبل الواسع والمثير لتفكيكية (دريدا)؛ ذلك لأن الإنسان بطبيعته يميل لمعرفة الحقيقة، التي غُيبت أكثرها لأسباب عدة؛ ومن هنا وجدها منهجية تسعى إلى الاختلاف عن المعروف والمهيمن.

نستشف مما تقدم، أن التفكيكية هي العصب الأساس لنظرية ما بعد الحداثة، بوصفها فعالية إجرائية منتجة في حقل النظرية الأدبية الحديثة للنص بوصفها شكلا مفتوحا لا يعترف بحدود نهائية أو مغلقة أونهائية للمعنى. وهي، بهذه الكيفية، تتغلغل في كل شيء وفي القضايا كلها، لكن من دون أن تصبح مدرسة، وبهذا يتجاوز الخطاب التفكيكي قراءة النصوص الأدبية والفلسفية، ويتحول إلى ممارسة سياسية جادة، تعري القول الذي يحافظ على نظام سياسي معين وتفسخ حقبته التاريخية الميتافيزيقية أو الحداثوية التي تتكشف في مآلها في مركزية عرقية، مكنت الذات الغربية من أن تستقر في تصورها لما هي عليه، بوصفها ذاتا تعتمد على فكرة الاختلاف التي يقوم عليها المشروع التفكيكي، وبذلك يكون الاختلاف هو الأصل الذي يحيل إلى لاحقيه دائما.

وبممارسة مقولة الاختلاف هذه، تكون التفكيكية، قد أسهمت في تشكيل دعائم الغيرية، التي تسعى إلى التحرر من القيود التقليدية للتفكير الغربي الميتافيزيقي،

<sup>(1)</sup> ظ: نصيات:95–109.

والباب الثاني: ما بعد البنيوية

وتقديم البديل الحضاري المغاير لتلك التصورات، وهذا ما جعل اليابانيين يتقبلون معطيات (دريدا) التي فتحت لهم باب الجدة والاختلاف، مع الحضارات الأخر، "فذلك يتيح مع فضلا عن توافر عوامل مهمة أخرى في اليابان، إلى الانفصال عن أوروبا والانتقال في مرحلة الحقة إلى موقع البديل اقتصاديا وفكريا... إلغ (1)، فالاختلاف يحدث تغييرا داخليا وخارجيا، وكلاهما يصبان في مصلحة البلد المتقبل. وليس أدل على ذلك من التغيير الحاصل والمتطور في اليابان، وعلى مختلف الأفانيم، وربما يعود ذلك إلى تقبلها لمعطيات (دريدا) التي أرسلها برسالة إلى صديق ياباني، مشددا فيها على أهمية التفكيك، بوصفه ممارسة إجرائية لليقظة، وتحقيق الاختلاف بوصفه الأصل. ومن هنا وفرت لهم فرصة النقد من جهة، وممارسة الوعي الاختلافي من جهة أخرى.

## المحور الثاني: رفض ما بعد البنيوية وانتقادها

كثرت ردود الأفعال وتباينت حول أعمال(دريدا) التفكيكية، على نحو يصعب معه القول بأن هناك حركة تفكيك بالمعنى المفهوم، وأن الحديث عن التفكيكية أصبح يعني- أحيانا- تلطيخ سمعة. ومن هنا حاول بعض النقاد، من مثل(إدوارد سعيد) العودة إلى البعد الدنيوي أو السياسي للمعنى في معالجتهم للنص(2). ومثلما خلقت أطروحات (دريدا) حالة من التقبل النقدي، ظهرت حالة مقابلة نها؛ وهي رفضها والتشكيك بمعطياتها، وذلك منذ اللحظات الأولى لعرض بحث (دريدا) الشهير عام1966 ، في مؤتمر جامعة (جون هوبكنز)، إذ شارك فيها عدد من النقاد والمفكرين، منهم (جان هيبوليت)، و(رتشارد ماكنزي)، و(تشارلز مورازيه)، و(لوسيان غولدمان)، و(يان كوت)، و(سيرجي دوبروفسكي). وكانت مداخلات هــؤلاء النقــاد بمثابــة التشـكيك النقــدي بأطروحات(دريدا)<sup>(3)</sup> التفكيكية. والشيء المشترك الذي يجمع هؤلاء النقاد، هو مقاومتهم للتغيير والاختلاف؛ لأنهم ينتمون إلى اتجاهات دخلت ضمن مشروع(دريدا) المفكك لها.

<sup>(1)</sup> معرفة الآخر:142.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية – النظرية والممارسة:196.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيك المركز اللعب: 61-64.

ولما كانت معظم كتابات (دريدا) تتميز بالثبرة الجذري من النزعة الأفلاطونية، أي من عتاد الفروق الفلسفية التي ورثها الغرب عن (أفلاطون)، وهيمنت على الفكر الأوروبي كله، وهي الكتابات التي جعلها أقران (دريدا) من الفلاسفة موضوعا لنقدهم الشديد له، والساخر أحيانا، رأى معظم هؤلاء الفلاسفة النذين ورثوا تراثا فلسفيا أفلاطونيا، أن عمل (دريدا) ارتداد ضار وطائش، ويرثى له، نحو نزعة غير عقلية، مما يهدد مكانة الفلسفة الغربية في الدرس الأكاديمي والحياة العامة. ومن هنا، قدم هؤلاء الفلاسفة حججهم الرافضة لأطروحات (دريدا)، وكانت اعتراضات وتعليقات تمثل أصحابها والاتجاء الذي ينتمون إليه.

#### ومن بين من رفض التفكيك:

1/ بييربورديو: على الرغم من اكتساب التفكيكية أهميتها في العلوم الاجتماعية، وتسرب مبادئها إلى مجمل مؤسساتها، تعرضت لنقد شديد من عالم الاجتماع (بييربورديو)، ويكتسب نقده أهمية خاصة؛ فهو يأخذ على عمل (دريدا) تقوقعه في ميدان الفلسفة، وإهماله لقضايا المؤسسات الاجتماعية، الأمر الذي جعله يدور ضمن الأفق الفلسفي المثاني المتمثل بـ(كانط)، ويعود ذلك- بحسب بورديو- إلى أن فكر (دريدا) "لا ينسحب أبدا من اللعبة الفلسفية، التي يحترم أعرافها، حتى في الخروقات الطقسية التي لا يمكنها أن تصدم إلا الأصوليين، لا يمكنه أن يقول إلا فلسفيا حقيقة النص الفلسفي "(أ). وبهذا يكون (بورديو) قد نظر إلى (دريدا) وكأنه حصر التفكيكية، بكونها موقفا فلسفيا فقط، في حين أنها عند (دريدا) تتخذ مظاهر عدة، من حيث كونها منهجية تصلح للقراءة والتفسير، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، فإن مجالات العلوم الأخر جميعها مثل علم الاقتصاد، وعلم الاجتماع، والعلوم الطبيعية، تتضمن فلسفة، فليس الأمر الصعب أن تثبت أن في علم الاجتماع، أو خطاب ناهاسفيا، إن الفلسفة،

<sup>(1)</sup> التفكيكية - دراسة نقدية:160.

حاضرة في فنروع المعرفة كلها، والمسوغ الوحيد لتحويل الفلسفة إلى حقل متخصص، هو ضرورة إذابة الموضوع، وإدخال ما هو تحت نصبي في كل خطاب.

ومن هنا، حرص (دريدا) على توسيع قنوات النتبل، حتى يشمل المؤسسات، ولا يقتصر الأمر على مؤسسة دون أخرى، فالتفكيكية ليست انتقائية، بل هي استراتيجية تحافظ على نبض النقد النتويري تماما في الوقت الذي تخضع فيه هذا التقليد لإعادة سبر راديكالية تشمل مختلف منظوماته ومفاهيمه المؤسسة (1)، التي يمكن الاشتغال عليها في مختلف القضايا الإبستمولوجية والأخلاقية. ولعل دخولها للعمل السياسي، ورغبتها في تسوية الفرق النوعي بين الفلسفة والأدب، واهتمامها وامتلاكها للأدوات النقدية والبلاغية - كما بينا فيما سبق - خير ما يمثل مظاهرها العديدة والمتباينة، وبذلك تقدم القراءة التفكيكية الوعي الاختلافي في المؤسسات العامة جميعها، مما يتسنى لها إحداث النقيير الشامل الذي ينسف/يفكك المركزية الميتافيزيقية الثابتة في هذه المؤسسات.

2/ جون م. إيليس: في الوقت الذي يقف فيه (جون م. إيليس) أمام رفض (بورديو) للتفكيكية، آخذا عليها عزلتها عن الممارسة السياسية، والعلوم الاجتماعية (2)، ويرى أن كتابات (دريدا) لم تدمر أو تتحدى أبدا قيمة الحقيقة، وكل القيم المتصلة بها، وإنما هي كتابات تعيد توظيفها ضمن سياقات ذات دلالات أرحب وأغنى (3)، وبهذه الشمولية تخرج أعمال (دريدا) من القضايا التكنيكية في حقل البحث المعربي والفلسفي إلى مسائل تتعلق بالبعد الأخلاقي والسياسي والاجتماعي، وأبعاد مؤسساتية، يتناول (إيليس) مقولة (دريدا) الخاصة بتقديم الكتابة على الكلم، ويشدد على استحالة تأكيد أولوية الكلمة المكتوبة، يقول: "حتى إذا سلمنها بأن الكلام لا يمكن أن يوجد قبل إمكانية الكتابة، فإن (دريدا) يسلم بأولوية الكلام المنطقية؛ لأن

<sup>(1)</sup> ظ: نظرية لا نقدية:17.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية – دراسة نقدية:164.

<sup>(3)</sup> ظ: نظرية لا نقدية:45.

الفصيل التالث

وجود التعلام هو الذي يجعل التعتابة ممتنة "()، وعلى (دريدا) ترك البحث والبرهان على أولوية التعتابة على التكلام؛ لأنه يعامل التكلام والتعتابة بوصسفهما مترادفين، غير أن ذلك "لا يعني التعالم تعتابة، وإذا تعنا نستخدم (التعتابة) كبديل من (التكلام) فنحن نقترف خطأ "(2). و(إبليس) هنا يسسيء الفهام لعمل (دريدا) في مقولته عن التعتابة والتحالام، الستي يطرحها (دريدا) من حيث هي إشكال يقوم على الاختلاف الجذري، وعلى تتاثية أساس لا هي بالمادية ولا هي بالمثالية. وبحث (دريدا) في ذلك، يدور حول التمييز بين مقومات الثقافة الشفاهية من حيث ارتباطها بنمط تاريخي يتمتع بطقوسه ومراسيمه، بل بفلسفته الملازمة له، وبين مقومات الثقافة المتتوبة التي لم تتبلور، في الأقل في صورة إشكال خاص بالتعتابة، إلا في ظل الحداثة والإيديولوجيات الناجمة عنها. ومن هنا، نفهم فزع الفلاسفة ونقاد الأدب من التعتابة، التي تهدف إلى المزيد من التعتابة، والتغيير الذي يحظى بقبول التعتابة، التي يحظى بقبول التعتابة، والتغيير الذي يحظى بقبول واسع هو المتمتع بأصول مرجعية لا يتشكل إلا بمزيد من التعتابة، التي تحظى بقبول واسع هو المتمتع بأصول مرجعية لا يتشكل إلا بمزيد من التعتابة، التي تكون أداة للكشف عن المنظور الإيديولوجي الذي يختبئ الفاقد وراءه.

ويأخذ (إيليس) على التفكيكية، انعزالها، ووفاءها للنقد، ولاسيما النقد التقليدي؛ ذلك أن كل النصوص يمكن أن تفكك أو هي تفكك نفسها بنفسها (3). ولهذا فإن عمل (دريدا) وأتباعه في أمريكا لا يأتون بالجديد بعد انتشار التفكيكية في أمريكا، الأمر الذي يجعلها استراتيجية تماثل النزعة المحافظة، إذ تتغذى إحداهما من الأخرى، ويستمران بحياة ميتة من الأفكار التقليدية التي تستحق الزوال (4)، أفكار

<sup>(1)</sup> التفكيكية - دراسة نقدية:164، وينظر مصدره هناك.

<sup>(2)</sup> من:165، وينظر مصدره هناك.

<sup>(3)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية: 166.

<sup>(4)</sup> ظ: التفكيكية - دراسة نقدية :167.

. الباب الثائي، ما بعد البنبوبة

. جملتها تميد وتكرر صورا للميتافيزيقا المركزية، في عهد صناعي جديد، وفي المؤسسات

(اليودور أدورنو: يمثل نقد مدرسة (فرانكفورت) لـ (دريدا)، (تيودور أدورنو)، واليورغن هابرماس)، بوصفهما نقاد النظرية النقدية لهذه المدرسة. ويكمن أساس النقد الذي وجهه (أدورنو) لـ (دريدا) حول تسوية الفرق النوعي بين الفلسفة والأدب، التي سعى إليها (دريدا) من خلال ممارسته للتفكيك؛ ذلك أن عمل التفكيك المتمرد يرمي بالفعل إلى هدم التسلسل المألوف للمفاهيم الأساس، وقلب علاقات التأسيس وعلاقات السيطرة على المستوى المفهومي، ولكنه يتناولها من منظور النقد /المقوض، وليس من منظور تاريخ الفلسفة (أ).

وبالفعل فإن ما قام به (دريدا) هو نشر هيمنة البلاغة على ميدان المنطق ليحل المسألة المطروحة من خلال التقويض الشامل الموجه إلى العقل. وبذلك يختلف عن (أدورنو) في قضية الجدل السلبي<sup>(2)</sup> التي ترى أن النقد الذاتي الشامل يرتبك في تناقض أدائي، وليس بإمكانه إقناع العقل المهيمن على الذات بصفته السلطوية، إلا من خلال الاعتماد على آليات العقل نفسها<sup>(3)</sup>. ومن هنا، فإن عمل (دريدا) على إبعاد التركيبات الأنطولوجية جميعها التي شيدتها الفلسفة طوال تاريخ العقل المتمركز على الذات. وهو لذلك عمل تعسفي يقدم النص الفلسفي، وكأنه نص أدبي.

المسألة-إذا- غاية في الأهمية، وتترتب عليها نتائج خطيرة أقلها إعادة النظر في طبيعة الفعل الفلسفي ذاته، وما يصحب ذلك من تأثير في وضع الإنسان الأنطولوجي والفكري، ولعل نظرة (أدورنو) إلى الفلسفة وكأنها نظرة نقدية شاملة، تعود إلى أن دريه النقدي بدأ بالكفاح النظري ضد الوطنية المتطرفة (النازية) وما سيتبعها من أشكال الهيمنة

<sup>(1)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 290.

<sup>(2)</sup> ظ: النظرية النقدية- مدرسة فرانكفورت، آلن هاو:291-292.

<sup>(3)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 290.

القصيل الثالث

الكايانية؛ الأمر الذي جمل(أدورنو) يبحث عن انموذج جديد للتفلسف، انموذج يجمل الفلسفة تغادر هوقيتها، وتلجأ إلى نوع من التحليل المادي للواقع خاصة (1).

14 يورغن هابرماس: سعى (هابرماس) - وإن كانت تحولاته كثيرة ومتباينة - جاهدا لتكوين مشروع عقلاني لنقد مشروع (دريدا)، وعلى البرغم من انتماء (هابرماس) لمدرسة (فرانكفورت)، فإن دمجه بها بشكل تام يطرح محاذير عدة، بسبب ابتعاده عن بعض المقولات الماركسية التقليدية للمدرسة؛ الأمر الذي يجعله يمثل القطب الرئيس من الجيل الثاني للمدرسة، وهو الجيل الذي قاد النظرية النقدية نحو مرحلة متقدمة من الشمول والاتساع.

ولما أصبحت غاية الفلسفة لم تعد تتحدد من خلال بحثها في المطلق ومحاولة إدراكه واستيعابه، بل في الإقلاع عن البحث في هذا المنطق أصلا، فإن (هابرماس) رأى أن (دريدا) لا يستطيع أن يحقق هدف (هايدجر) وهو التفجير من الداخل لأشكال الفكر الميتافيزيقي بوساطة مسيرة بلاغية بشكل أساس إلا إذا كان بالإمكان بيان أنه لاحق لامتحان معمق يختفي الفرق في الجنس بين الفلسفة والأدب، فالتفكيكية ترغب في تحقيق ذلك، وكل حالة تفكيك جديدة تقدم مرة ثانية، فهي تؤكد استحالة إرجاع لغات الفلسفة إلى الغايات المعرفية وحدها، على نحو يحذف منها كل عنصر بلاغي يحررها من كل مكون أدبي (2). أي أن التفكيك يلغي الفوارق بين الجنسين، ولكن عند ممارسة فعل التفكيك فقط؛

ويحدد (هابرماس) في نقده لنقد (دريدا) للميتافيزيقا، أن التفكيكية تسوي الفرق النوعي بين الفلسفة والأدب، وأنها في سياق قلبها لعلاقات السيطرة على المستوى المفهومي بين الكلام والكتابة، المعقول والمحسوس، المنطق والبلاغة، تسعى إلى قلب أولوية المنطق على البلاغة، وهي أولوية كانت مقدسة منذ القدم، وتدفع هذه الأولوية (دريدا) إلى أن يتناول الأعمال الفلسفية كأعمال أدبية، وإلى استيعاب نقد الميتافيزيقا في محكات نقد

<sup>(1)</sup> ظ: إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة:313-314.

<sup>(2)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة: 293.

" ادبي (١) ، ومن ثم فإن(دريدا) يعالج النصوص الأدبية بوصفها نصوصا فلسفية. وهو ما يختصر الطريق إلى الفكرة العامة التي تقول بأن الفلسفة ليست سوى شكل آخر مغاير من اشكال الأدب.

وعلى الرغم من ان(هابرماس) يرى أن(دريدا) سعى إلى قلب الأصول الفلسفية، لم ينفصل عن الإلحاح الأصولي لفلسفة الذات، ويرد على نقد(دريدا) المقوض لمركزية العقل، ويؤكد أن النقد الذاتي التكلياني للعقل، يرتبك في تناقض أدائي، وليس بإمكانه إقناع العقل المتمركز حول الذات بسلطته إلا باللجوء إلى وسائل العقل ذاتها، من أجل تقديم رؤية نقدية شاملة وعلمية للشك في القواعد والأنظمة، والتساقض الذي يتخلل فكر(دريدا)، هو الذي قاد (هابرماس) إلى القول إن "دريدا أقرب إلى الرغبة الفوضوية التي تفجر استمرارية التاريخ منه إلى الأمر السلطوي بالرضوخ للمصير"(2). وربما وصف (هابرماس) لـ(دريدا) بأنه فوضوي، يعود إلى اقتداء (دريدا) في ذلك بـ (هايدجر) الذي كان يخترع مصطلحات غير مألوفة وغريبة، كي يعبر بها عن مفاهيمه الإجرائية المختلفة، مما جعلها مصدرا لألوان مختلفة من سوء الفهم، وعلة للتندر ولاسيما من طرف الوضعيين المنطقيين أصحاب المشروع الحداثوي في العالم الغريبي. ولذا ، يرى(هابرماس) أن(دريدا) يسرف بشكلٍ خاص في اختراع المصطلحات الغريبة التي لا ضابط لها ولا لزوم، كي يلبي وظيفة معينة هي حجب اللعبة التي يقوم بوساطتها بالنقد الكلي للعقل.

وبهذا، رأى(هابرماس) أنها توظيف لاستراتيجيات متناقضة ومواربة في الحوار، أي أنها مجرد حقيبة بلاغية من الخدع، وتكنيك لإلغاء حدود الجنس الأدبى بين الفلسفة من جهة والأدب من جهة أخرى، ويفسر ذلك أن ناقدا مثل (بول دي مان) يخمن أنه أقرب ما يكون إلى (دريدا) حين لا يستعمل مصطلحاته مثل التفكيك، فالمقاربتان مختلفتان لكن لهما أن تتطابقا أحيانا<sup>(3)</sup>، ولذلك فإن(دريدا) يرى أن تفكيك الفلسفة يعني الاشتغال عبر

<sup>(1)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:290.

<sup>(2)</sup> من:286.

<sup>(3)</sup> ظ: النقد والمجتمع:52، ونظرية لا نقدية:45.

الجينالوجية (1) التي قد شيدت مفاهيم الفلسفة اشتغالا يقيم عند هذه المفاهيم إقامة يدخلها الشك، ويعين في الوقت نفسه ما قد حجبه هذا التاريخ أو سكت عنه؛ ذلك التاريخ الذي قد أنشأ نفسه منذ بداياته الأولى إلى أخره قاريخا يحجب الحقيقة، ويبعدها عن دائرة

ولا بند من التنبيسة على أمنز مهم وهنو أنبه يجنب الا يفهم من نقبد(هابرماس) للنفكيكية، أنه ميتافيزيقي، وإن كان ينتمي ولو من بعبد إلى التقاليد التأملية المثالية المنظمة حول مبدأ الكلية (2) ، ويرى (هابرماس) في مفهومه عن نفسه ، أنه مثل المفكرين الآخرين ك(باشلار)، و(فوكو)، و(دريدا) غير ميتافيزيقي، وأنه بنطلق مثلهم من أسس وقواعد ومسلمات ما بعد الهيغلية، فقد تفككت مفاهيم الميتافيزيقا وتفسخت- بحسب (هابرماس)- منذ لحظة (ديكارت)، و(لايبنتز)، و(هيوم)، أي منذ الاضطرار للتمييز ما بين المفاهيم الوصفية والمعيارية والتقويمية الذي لا تسمح به مضاهيم المتافيزيقا ولا نمطها الفائي الموضوعي والكلياني الشمولي والمطلق (3). ومن هنا ، وعلى مستوى النقد نجد أن الفكر الفلسفي قد شوش على إرثه الخاص، ولكن في السياق نفسه نعثر على لحظة منطورة في هذا الفكر، إذ ظهر اتجاه جاد يسعى إلى بلورة نقد حقيقي ومشخص للمفهومات كافة، وهذا يتمثل بنقد(هابرماس) الذي سعى إلى إجراء عملية رصد واسعة لأهم الاتجاهات الفكرية والفلسفية التي تتمحور حول المفهومات الفلسفية القديمة، وحتى الاتجاهات الحديثة والمعاصرة، فهي، على الرغم من غناها من حيث تعدد مصادرها، مشاريع حداثوية غير منجزة.

ما يعنينا من (هابرماس) هنا، هو موقفه من (دريدا)، الذي يدخل - بحسب (هابرماس)- ضمن المحافظين والفوضويين؛ وهو التصنيف الذي أدى إلى ردة فعل

<sup>(1)</sup> ظ: التفكيك:89.

<sup>(2)</sup> ظ: النظرية النقدية- مدرسة فرانكفورت:93 ، وإشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة:321.

<sup>(3)</sup> ظ: مقابلة مع هابرماس- حوار، الفكر العربي المعاصر:125.

ألياب الثائيء ما بعد البنبوية

. استنكارية في فرنسيا<sup>(1)</sup>. ولعل ذلك ما يشجعنا إلى القول بأن الخلاف النقدي/ الفلسفي بين (هابرماس) و(دريدا) هو خلاف قائم بين مدرستين، فرنسية لها امتداداتها إلى العالم، والسيما الولايات المتحدة، والمانية لها اطروحاتها في النظرية النقدية المستندة إلى الماركسية في أغلب الأحيان، بوصفها نظرية نقدية تمارس نوعا من النقد الذاتي المتعلق ببنيتها الداخلية؛ الأمر الذي جعل(هابرماس) ومعظم نقاد(فرانكفورت) يشدون على تحليل المظاهر المتعددة للاغتراب في المجتمعات الغربية المعاصرة، وأبعادها الثقافية والتفسية والفكرية، مما جعلهم يوصفون بماركسيي البنية الفوقية (2).

ويتفق الدارسون على أن التقبل النقدي لطروحات التفكيك، وتداولها في الجامعات الأمريكية، يعود إلى هيمنة النقد الجديد مدة طويلة من الزمن على أقسام الأدب الإنجليزي والدراسات النقدية. والآراء تختلف وتتباين في قضية الصلة النقدية بين عمل النقد الجديد والتمهيد لرواج التفكيك. ف(هابرماس) يرى أن تسوية الفرق بين الخطاب العلمي والخطاب الفلسفي والخطاب الأدبي، والانتصار لأونوية البلاغة على المنطق، هي أمور تتعلق بالاستقبال الإيجابي الواسع لكتابات (دريدا) في الكليات الأدبية في بعض الجامعات الأمريكية التي تشغل مراكز الصدارة (3). والحق أن النقد الأدبي، في الولايات المتحدة، تأسس بوصفه علما أكاديميا، ومن ثم، فإن البحث فيه يجب أن يتم في إطار البحث العلمى، غير أن هناك تساؤلا قلقا حيال هذه العلمية للنقد الأدبي، الأمر الذي جعل طروحات(دريدا) تحظى بالاستقبال، على خلفية هذا الشك المستوطن، ولكن أيضا على خلفية القطيعة مع (النقد الجديد) بوصفه تيارا هيمن خلال عقود عديدة، وكان مقتنعا باستقلال العمل الشعري، ومرتبطا بالأقاويل العلمية للبنيوية. في مثل هذا السياق، كانت

<sup>(1)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:6-17.

<sup>(2)</sup> ظ: النظرية النقدية- مدرسة فرانكفورت:17 و225-228، وإشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة: 365.

<sup>(3)</sup> ظ: القول الفلسفي للحداثة:295.

فكرة التفكيك تمتلك كل الفرص لتتوطد بقدر ما أن مقدماتها المعارضة تماما، كانت تقدم للنقد الأدبي مهمة ذات قيمة لا يطالها الشك(1).

- 75 جوناثان كلر: تملص (كلر) من مسألة التراكيب البنائية التفسيرية، بوصفها شكلا من أشكال المراجعة، التي هي بالحقيقة قيد ثقيل على حرية الكتابات النقدية، ومن هذا تثور شكوك (كلر) حول عمل (دريدا) الشائم على تعرية أسس كل من المعنى الثابت والنظرية التفسيرية أيضا (2).
- 6/ فردريك جيمسون: رأى (نوريس) أن التحدي الماركسي للتفكيك أتى في البداية من الخارج، وتمثل بعد ذلك في اشتغال (فردريك جيمسون)، مما جعل التحدي يصدر من الداخل(3)؛ لأن جيمسون يعمل في جامعة (ييل)، ويعتمد خطابه عن تبنيه للماركسية، ولاسيما ماركسية (ألتوسير).
- 7/ تيري إيغلتون: على الرغم من أن(إيغلتون) يؤمن بأن عمل(دريدا) التفكيكي، ونقاد (بيل)، يمكن استعماله لتقويض المسلمات والأشكال كلها الثابتة والمطلقة للمعرفة، والسيما الحقائق الإيديولوجية (السياسية)، فإنه ينتقد في الوقت نفسه، ما انطوت عليه استراتيجية (دريدا) من نزوع برجوازي صغير إلى إنكار الموضوعية والمصالح المادية الطبقية (4): هذا الموقف المتناقض يمكن تفسيره إذا رجعنا إلى الإيديولوجية التي يتبناها(إيغلتون)، وهي النزعة الماركسية التي ترى النقد ينطلق من السياسة لا من الفلسفة، وعلى الناقد أن يهدم الأفكار الموروثة عن الأدب، ويكشف عن دورها الإيديولوجي في تشكيل ذاتية القراء، ومن الضروري لهذا الناقد، بوصفه اشتراكيا "أن يفضح تلك الأبنية البلاغية التي تحدث بها الأعمال غير الاشتراكية آثارا غير مرغوب فيها سياسيا، وأن يفسر مثل هذه الأعمال، في الحالات المكنة، تفسيرا

<sup>(1)</sup> ظ: القول الفلسفى للحداثة :296.

<sup>(2)</sup> ظ: التفكيكية – النظرية والتطبيق:24-25.

<sup>(3)</sup> ظ: من:196.

<sup>(4)</sup> ظ: النظرية الأدبية المعاصرة:79.

الباب الثاني، ما بعد البنبوية

مضادا لاتجاهها الأصلي، بحيث تغدو هذه الأعمال في خدمة الاشتراكية "أ، ولا مجال للشك في وجود عوامل إيدبولوجية محددة وراء موقف (إيغلتون) فهو يسعى إلى انبعاث الاهتمام بالنقد الماركسي، الذي يهتم بالنص الأدبي، وكانه إنتاج محدد لإيدبولوجية عملت على وجوده. ولهذا ليس النقد بريثا.

<sup>(1)</sup> النظرية الأدبية المعاصرة: 79.

### المبحث الثاني

# الموقف النقدي العربي مما بعد البنيوية

مند شمانينيات القرن العشرين والوعي يتزايد بين النقاد العرب، والمشتغلين منهم بالمناهج النقدية، والتنظير لها على وجه الخصوص. فظهر تيار متاثر بمعطيات (دريدا) واستراتيجيته التفكيكية للنصوص الفلسفية والأدبية. وكان من الدلائل على تزايد ذلك الوعي أنه صار مبثوثا في المنجزات النقدية الرئيسة؛ المنجزات التي ادت مهمة حاسمة في تشكيل المعرفة والذائقة النقدية على حد سواء - وقد فصلنا الحديث عنها في طراشق إرسال نقادنا العرب- وعلى الرغم من ذلك ظهر تيار تحدث عن التفكيكية لينقض مقولاتها ومفهوماتها الإجرائية، ولهذا أصبح واجبا علينا تسليط الضوء على موقف النقاد العرب، وعلى وفق منطلقات التيار الذي يتبنونه.

## المحور الأول: قبول ما بعد البنيوية ومعطياتها

تتجلى أهمية أفكار ما بعد البنيوية لدى نقادنا العرب، من حيث كونها مفهومات إجرائية تنتقد إيديولوجيا المركزية الغربية، المحتكمة إلى العقل، بوصفه مفهوما منظما وخالقًا لها، مما جعل الشعوب الأخر/(الآخر)، تدفع الثمن قربانًا لهيمنة العقل، فكان التفكيك هو الصوت(الآخر) في وجه الهيمنة المركزية، مما عمل على ظهور ثقافة التعدد والاختلاف والمغايرة، بدلا من حضارة الغرب المركزية.

إن معاينة الدراسات النقدية التي تنتشر هنا وهناك تكشف عن التأثير البالغ للقراءة التفكيكية ومقوماتها في مقاربة الخطابات المختلفة، لما تضعه بين يدي المفكك من مفهومات ومقولات ملائمة للقيام بعملية التفكيك والقبض على ما صُمت عنه من الأفكار المهمشة. وقد تبنى عدد من نقادنا العرب تلك الأفكار، وتبنوها، واشتغلوا كثيرا عليها؛ ومنهم:

عبد الكبير الخطيبي: وهو أول من يطالعنا في ذلك. وقد وجد ضالته في مقولات التفكيكية من أجل التعامل مع كثير من المشكلات التي ينعرض لها الفكر العربي من جهل للذات وللآخر، والتعامل مع العالم بأدوات معرفية

بدائية تغربنا عن حياتنا أكثر مما تقربنا منها، فنقع في جهل مطبق لا هو يساعد التواصل مع التراث وقراءته قراءة مسحيحة، ولا هو يساعد على التواصل مع الجديد والانغماس فيه. ومن هنا راى(الخطيبي) أننا بحاجة ماسة إلى الأخر، طللا أنه يمتلك الثقافة المتواصلة النابضة بحياة تفكير أكثر عصرية، وانفتاحا على حقيقتها التاريخية، وهو الآخر الذي لا يسعى إلى التماهي معه، وإنما هو(آخره) الذي يحتاجه من منظور معرفي ليس الا، إذ إنه هو ذاته من يمارس تطعيما لثقافته تلك، من دون أن يخفي شعوره من مرارة الواقع الفكري المغربي. ولهذا رأى أنتا نسينا إلغاء مسألة الوجود والموجود، الهوية والاختلاف، وأن ما يلزمنا هو تجاوز الصورة الضيقة، التي نملكها عن أنفسنا وعن الآخرين، أن نخلخل بنقد يقظ نظام المعرفة المهيمن من حيث أتى (1). ولعله في ارتباطه بخاصية الفكر المنتج، وما يجب أن يكون عليه تمايزا، يرينا ما يعده الضمان لخلق فكر متوازن، يلتقي الأنا والآخر منقودين تماما من خلاله، حتى لا يقال إن ثمة ازدواجية رؤية أو تحزب لطرف دون آخر. وبهذا يكون قد انطلق من فكرة (دريدا) في (هوامش الفلسفة)، حيث الهامش هو

الذي يفتح المجال واسعا للباحث في أن يفكر قدر استطاعته خارج المتون المتوارثة (2)؛ ومن هنا راح (الخطيبي) يدعو إلى نقد مزدوج "ينصب علينا كما ينصب على الغرب، ويأخذ طريقه بيننا وبينه، فيرمي إلى تفكيك مفهوم الوحدة التي تثقل كاهلنا والكلية التي تجثم علينا "(3). فالنقد المزدوج تصريح بحيادية معينة، إذ لا الأنا ولا الآخر طرفان لمعادلة فكرية، بل إن (الخطيبي) يتلمس الأنا والآخر في ذاته، أو يمارس تقسيما إجرائيا في ذاته، ليحسن التواصل مع هذا الآخر المختلف.

<sup>(1)</sup> ظ: النقد المزدوج:20.

<sup>(2)</sup> ظ: المكون اليهودي في الحضارة الغربية: 359-360، والنقد والرغبة في القول الفلسفي المعاصر: 143.

<sup>(3)</sup> النقد المزدوج:19.

ويرى (الخطيبي) أن مفهوم (الهامش) الدريدي هو فهم للأخر، ذلك أن "فحندر (النحن) الذي نتجه إليه لم يعد يتموضع أو يبدل موضعه في الميتافيزيشا، بل على هامشها، وهو هامش يقظ" (أ). وبهذا ينشغل الناقد بمفهوم (الهامش) الذي هو ذاته عبراب الاختلاف: ذلك أن الهامش يشكل المفهوم الأساس في مواجهة الذات، التي منعت من الظهور، وحجبت حقيقتها، من أجل البقاء على الهوية ذات البعد الواحد، ذلك أن "المطالبة بالهوية التعددية توكد مفهوم الاختلاف، وفي ذلك خطر على اللاهوت؛ لأنه ينبني على مبدأ وحدة ضرودية تضم كل المؤمنين (أ). ففي التعدد والاختلاف يتعين الحوار مع مختلف عناصر المفايرة، وهذا ما لم ترضه الذات المتفردة والمهيمنة على الحقل المعربية؛ ومن هنا يتبنى (الخطيبي) تفكيكية (دريدا) لتأكيدها البحث عن سؤال الاختلاف؛ ذلك المدؤال الذي تبناه الناقد متبعا رموزه بحثا عن الأصل.

وشخص (الخطيبي) أثر الصوفية اليهودية ووريثتها الصهيونية في بعض المفكرين اليهود وغير اليهود، ووصف الصهيونية بـ(صوفية التقيؤ)، التي نبعت من الغرب ولم تحد عنه مطلقا، وأنها استغلت نصوص (التوراة) لخدمة مصالحها الاستعمارية، وأنها عملت على بناء استراتيجية عالمية ترتبط بالهيمنة الإمبريالية، وتخضع، من ثم لمشيئتها (3).

2. عبدالله الغذامي: وقف (الغذامي) من التفكيكية ، موقفا مختلفا عن موقفه من سابقتها ، ليقومها إجرائيا لمقاربة النصوص الأدبية. ذلك أن "كل قراءة هي عملية تشريح للنص، وكل تشريح هو محاولة استكشاف وجود جديد لذلك النص، وبذا يكون النص الواحد آلافا من النصوص يعطي ما لا حصر له من الدلالات المتفتحة أبدا "(4).

إن التشريح في المقولة السابقة هو تفكيك النصوص إلى وحدات، هي الجمل المكونة للنص الأدبي، ولهذا نراه يفيد منها في ممارساته النقدية على النصوص الشعرية؛

<sup>(1)</sup>النقد المزدوج:14.

<sup>(2)</sup> من :32

<sup>(3)</sup> ظ: من: 63-64.

<sup>(4)</sup> الخطيئة والتكفير:86.

الأمر الذي جعله يمدى مبدأ (نمسير الشعر بالشعر) الدي اتحد منه مبدأ بقديا تعصدر عليه قراءاته الشعرية المسلفة

وعلى الرغم من اعتراف الناقد افسه دان تمضيحتها تستردا من تفسيحكية (بارت) المتمثلة في كتابه (٤/١/١) الفائمة على النفس من أجل البداء الهائم المعيدا هذا الهو موقف الإيجابي من تفصيحية (دريدا) الدني تدخل معهوماتها في دراسنة والدني تبين أوجه استفادته من (دريدا) ومعطياته الإجرائية ومن دلك اهتمامه بد (الاختلاف) في النفس الأدبي بوصفه قيمة أولى من حبث اختلاف لفة النص عن لفة العادة الي احتلاف الحضور عن الفياب، وفي ذلك ترديد لمقولة (دريدا) وتقويضه لمركزية المقل اللك أن "عملية استعضار الفائب تقيد في تحويل القارئ إلى منتج مما يجعلها مضاعفة الجدوى الهي من ناحية تثري النمن إثراء دائما باجتلاب دلالات لا تحصى إليه ومن ناحية أخرى تفيد في إيجاد قراء النمن إثراء دائما باجتلاب دلالات لا تحصى إليه ومن ناحية أخرى تفيد في إيجاد قراء إيجابيين يشعرون بأن القراءة عمل إبداعي "(2).

والقراءة هي الكتابة، فلا شيء خارج النص، ولا شيء داخل النص، وقراءة النص على وفق منطق الاختلاف تولد أحكاما مختلفة إلى ما لا نهاية، وبدلك ندرك أن القارئ والقراءة والمقروء توجد كلها داخل النص في نسيج واحد، ولا فرق في المنظور التفكيدي بين القراءة والكتابة، فقراءة النص هي بصورة ما، كتابته مرة ثانية، فالقراءة هي استراتيجية الكتابة، وكل شيء داخل النص، والتفكيك ينطلق من داخله، لبيان أن النص يحتوي على نصوص كثيرة متداخلة منتشرة في النص، وذلك يؤدي إلى التحرك الحر للمدلولات، وبصورة دائمة.

ويستثمر (الغذامي) مفهوم (التناص) عند (دريدا)، الذي يلغي به أي حدود بين نص وآخر، إذ تعتمد نظرية (التناص) على مبدأ الاقتباس، ومن ثم التداخل بين النصوص؛ لأن أي نص أو أي جزء من نص، هو دائم التعرض إلى سياق آخر، فكل نص هو خلاصة ثاليف لعدد من الكلمات، وهي بدورها سابقة على النص في وجودها، كما أنها قابلة

<sup>(1)</sup> ظ: النقد المزدوج .84.

<sup>(2)</sup> الخطيئة والتكفير:82.

للانتقال من نص إلى آخر، وهي بذلك تحمل تاريخها القديم، ومن المحكن أن يحدث هذا في زمان ومحكان، والمادة المقتطعة هنا تنفصل من سياقها لتقيم ما لا يحصر من السياقات الجديدة، التي لا تحدها حدود؛ ولذا فإن السياق دائم التحرك، وينتج من هذا أن أي نص هو خلاصة لما لا يحصى قبله من النصوص (أ)، فالنص قائم على الاقتباسات المتداخلة مع النصوص الأخر، ومن الإرجاعات ومن اللغات الثقافية التي هي غامضة الهوية، وغير قابلة للتحديد، ومن هنا فإن النص يستجيب بالضرورة لعملية الانتشار، ومن ثم يحكون النص مفتوحا، والقارئ هو الذي يقوم بعملية تفاعل دائمة مع النص؛ لأنه ينتج دلالات خارجة عن الحدود المركزية المرسومة لها. وبهذا تصبح التفكيكية اتجاها نقديا عظيم القيمة، من حيث إنها تعطي النص حياة جديدة مع كل قراءة تحدث له (2)، فالقراءة هي النص.

3. عبد الله إبراهيم: تتبلور التفكيكية، بصورتها العربية، على يد الناقد (عبد الله إبراهيم)، الذي تبنى في مشروعه النقدي، مقولات الوعي الاختلافي، متجاوزا في الوقعة نفسه ثقافة الوحدة، بحيث نسراه يتقبل معطيات (دريدا) التفكيكية؛ لكونها مقولات إجرائية تدل على فاعلية قرائية واسعة وعميقة، تشمل معظم أفكار الفكر الغربي عبر تاريخه الطويل ورموزه المهمة، ومراحله الأساس: ومن هنا كانت القراءة التفكيكية- بحسب عبد الله إبراهيم- شاملة لمعظم مجالات المعرفة، التي كانت رهينة ميتافيزيقا الحضور التي قادت إلى نتيجة غاية في الأهمية، ليس على مستوى النقد والفكر، وإنما على المستوى السياسي والاقتصادي؛ وهي أنها عملت على بث الفردية، بدل التعددية، والوحدة بدل الاختلاف، والروح بدل المادة... إلخ (ق).

ولما كان التفكيك يشدد على التعدد والاختلاف وإلغاء الحضور، يكون قد عمل على نصرة الآخر، ومن هنا يتبنى (عبد الله إبراهيم) فكرة الاختلاف (الدريدية) وطرحها

<sup>(1)</sup> ظ: الخطيئة والتكفير :56-57.

<sup>(2)</sup> ظ: من :186.

<sup>(3)</sup> ظ: معرفة الآخر:41، والتفكيك- الأصول والمقولات:90.

بقوة في النقد العربي<sup>(1)</sup>، بوصفها بديلا عن فكرة المطابقة مع الآخر المتمركز حول ذاته، والمطابقة مع الذات العربية المنكفئة على نفسها، وثاتي أهمية الاختلاف من أجل هدم الرؤية النقدية الازدواجية، ولاسيما الغربية التي تعلي من شأن الذات وقيمتها، وتهمش الآخر وتتبذه.

ونتيجة لهذا، أكد الناقد حاجة النقد العربي إلى حوار متكافئ، يحول ثقافة الآخر إلى مكون هاعل، وليس إلى مكون مهيمن، وأن معرفة الآخر لن تكون ذات قيمة إلا إذا تم التفكير فيها نقديا، واشتغل بها بعيدا عن سيطرة مفاهيم الدونية.

وإذا رام الباحث تحقيق ذلك، فعليه أن يوجه سهام النقد للذات التي عجزت عن خلق أسس منهجية تسمح بإعادة تشكيل الوعي وتجديد الرؤية، حتى يتسنى لها وضع مشروعها الحضاري، وكذلك عليه أن ينقد الآخر، ولا يتماشل معه، مما يوسع فاعلية مقولة الاختلاف، ويوفر إمكانية تتجاوز بها الثقافة العربية المعاصرة ضروب النسخ والتبعية التي تعيق خلق مشروعها الخاص، وتؤخر فعاليتها، كما يهدف الآخر- دائما- إلى بث مشروعه الهادف إلى تدمير خصوصية الكيانات الحضارية، ومسخ هويتها، فليس شعار عالمية الغرب إلا دعوة للانزلاق نحو استعمار (استبداد) يفرض هيمنته على الثقافات الأخر. ويجعلها آخر مهمشا وتابعا له، مما يجعله يستمر بفرض ثقافته الفردية على هذا الآخر.

4.علي حرب: يتعامل (علي حرب) مع التفكيكي بوصفه أفقا رحبا، متسع التطبيقات، لا ينحصر بإفادته من (دريدا) وأتباعه الأمريكيين من نقاد (ييل) ومن حذا حذوهم، وإنما تشتمل على أصداء (نيتشه)، و(هايدجر)، و(فوكو)، و(دريدا)، وبهذا التوسع حكم (ميجان الرويلي) على (حرب) بالثرثرة النقدية (3)، وكان حكمه بعيدا عن الأصول التي يتكئ عليها (دريدا) نفسه.

<sup>(1)</sup> ظ: الماضي تجربة تاريخية ينبغي ألا نضخ فيها رغباتنا، عبد الله إبراهيم:9-17.

<sup>(2)</sup> ظ: المركزية الغربية:6 و36 و323-324.

<sup>(3)</sup> ظ: ثرثرة الحرية أم حرية الثرثرة- علي حرب بين الاستثمار والاحتكار، ميجان الرويلي:79.

ولعل ذلك الأفق جعله يتجاوز المعنى المحدد للتفضيك، ويراه شكلا من اشكال التفكير "اكثر من مجرد أسلوب للتفلسف، وأوسع من أن ينحصر في مجموعة تقنيات أو إجراءات منهجية "(أ). إنه لذلك السبب حقل تشتغل فيه مفهومات متعددة لا يمكن قصرها على ابتكارات(دريدا) المفهومية، وإنما هو استراتيجية تعتمد على ما أنجزه فلاسفة التقويض الأوائل، الذين عملوا على كشف المحجوب وفضح المستور، وذلك عن طريق تفكيك الآلات الفكرية التي باتت مستهلكة لا فاعلية لها ولا أشر، وتغدو مهمة التفكيك بحسب حرب تعرية البداهات المحتجبة، من فرط وضوحها وتداولها، ومن ذلك مفهوم الهوية والوحدة والذات والعقل وسواها من الكليات المتعالية التي نحملها محمل البداهات فيما هي فقدت فاعليتها ومصداقيتها (2)، ولعل تلك المهمة هي التي جعلت أصحاب المشاريع الثقافية تخشى التفكيك وتقاومه بالطرائق المعرفية كلها.

5. مصطفى ناصف: من المواقف الإيجابية والمهزة، موقف (مصطفى ناصف) من التفكيك، الذي يتسم بميله إلى التجريب والانطلاق من الأمثلة المحسوسة للاستنتاج النظري، فعمل على بلورة عدد من مفهومات التفكيك، ولكن بعين عربية، ترى بأن النفكيك بقدر ما يعطي فهو يسلب، فهم إلى أخذ الجانب الإيجابي منها، مجانبا كل ما يتنافى والخصوصية الحضارية للثقافة العربية. ولعل هذه النظرة هي التي جعلت موقف (ناصف) يتذبذب، ويتغير من الرفض والهجوم على استراتيجية (دريدا) إلى تقبلها والإفادة من منظورها. فهو قد رفض في البداية التماس (الغذامي) لمفهوم الاختلاف في أحد بحوثه عن التراث النقدي؛ لكونه مفهوما يتنافى مع فقه النص في التراث العربي (3)، فضلا عن كونه مفهوما سوفسطائيا قديما وضربا من الإلحاد في حق ضلا عن كونه مفهوما سوفسطائيا قديما وضربا من الإلحاد في حق

<sup>(1)</sup> المنوع والمتنع:24.

<sup>(2)</sup> ظ: العربي بين اسمه وحقيقته أو نقد العقل الوحدوي، علي حرب:155-168، ونقد الحقيقة:145-146.

<sup>(3)</sup> ظ: قراءة جديدة لتراثنا النقدي، ندوة:68.

المرهة (١), ويستطرد (ناصف) كثيرا بوصف مفهوم (الاختلاف) وكانه آفة او خطر يودي إلى إبطال توقير اللغة (٤), ولم يكتف بهذا، بل هاجم صراحة مشروع (دريدا)، قاثلا: وقد بلغ هذا العنف قمته في فلسفة دريدا حيث اجتمع الاختلاف والإرجاء، وعملية توليد المعنى عند دريدا تقوم على ما يشبه الإحباط والهزيمة. فالكمال والاكتفاء الذاتي عدو لهذا الباحث المثير ومناهضة الاحتمالات بعضها لبعض في خدمة ما لا يتحقق أو ما يغيب. وما غاب وما حضر يتعاكسان أو يتناكران أو يسفه أحدهما الآخر، والمقصد من هذه الشاملات اقتلاع فكرة الثوابت والرواسي (٤). وإذا كان (ناصف) يرى بان الكمال والاكتفاء الذاتي يصبان في خدمة المعرفة النقدية، فإن (دريدا) سعى الى تقويضهما، بوصفهما أنموذ جين يعملان على إعادة المعنى وتثبيتها، فهما الى تقويضهما، بوصفهما أنموذ جين يعملان على إعادة المعنى وتثبيتها، فهما صور للميتافيزيقا المهيمنة.

هذه الافتراضات التي يصف بها (ناصف) التفكيكية، تتغير، بل تتحول إلى وصف مقولاتها، ولاسيما مفهوم الاختلاف، الذي يراه في موضع آخر مبدأ يجب الإقرار بأهميته في الحقل النقدي الحديث، وله المقدرة على أن يغير مسار التوجه النقدي العربي تغييرا شاملا فيما لو كتب له الاستقرار (4). علاوة على ذلك، قام (ناصف) بمدح (دريدا) وذكائه، وأثبت لأفكاره إسهامها في رفع درجة إدراكنا لطبيعة الكلمة المكتوبة، وتعريفنا بمقولات إجرائية، كشفت لنا عن هيمنة المركزية الأوروبية وسعيها الحثيث لتقديم الصوت على الكتابة (5)؛ الأمر الذي جعل عمل (دريدا) - بحسب ناصف - لا يمكن التهاون بآثاره القوية في نقض نظام التفسير (6) السائد في النقد الغربي.

<sup>(1)</sup> ظ: خصام مع النقاد، مصطفى ناصف:356-357.

<sup>(2)</sup> ظ: اللغة والتفسير والتواصل:175-180.

<sup>(3)</sup> من:175.

<sup>(4)</sup> ظ: قراءة جديدة لتراثثا النقدي:86.

<sup>(5)</sup> ظ: خصام مع النقاد:344-346.

<sup>(6)</sup> ظ: من:352.

هدا التحول وجده (جابر عصفور) تناقضا يصاحب (ناصف) عد مجمل دراساته، عقال:"إن الدكتور مصطفى ناصف يتجه في اتجاه ولكن سرعان ما ينقضه هو بنفسه مما يحير من يتابعه ويقرؤه"(1). وتلك سمة تتصف بها كل كتابات (ناصف).

أما (محمد أحمد البنكي) فيرى خلاف ذلك؛ لأن (ناميث) "من أرومة تتعبد بفطئة الاستبار، وتتعشق جلال العبارة بدلالاتها الحافة، وتبروح وتجيء أمام التباسات الممنى وممكنات الفهم. وهو لذلك كله شديد الاحتراز أمام مقتضيات السياق، يركب هذا على ذاك، ويحمل الحقيقة على المجاز ويضني خيله إثر شوارد الكلم فإذا الذي لا يأتي غيره إلا عنوة ينقاد إليه من أيسر سبيل"(2).

ويستطرد(البنكي) بكلام إنشائي بعيد كل البعد عن لغة النقد الحديث، وكانه مطالب بإصدار حكم قيمة على عمل (ناصف)، في حين تتعلق القضية بمراحل (ناصف) النقدية، التي عرفت تحولات متباينة؛ تلك التحولات التي جعلت الحديث عنه، حديثًا "عن نظرية في الخطاب النقدي المعاصر"(3). فهو يمجد النقد الجديد الذي يقدم فحصا خلاقا لنظرية التفسير الأدبي (4)، كما يسعى في الوقت نفسه إلى اقتراح مشروع الحوار القائم على القراءة التأويلية للنص، التي ترتبط بنظرية التلقي التي تتحدر من الرؤية الظاهراتية للأشياء. لذا فالأجدى- بحسب ناصف- تبني التأويل بديلا عن القراءة المغلقة للنص؛ لأنه "فراءة ودودة للنص، وتأويل طويل في أعطافه وثرائه، وما يعطيه لقارئ مهموم بثقافة الجيل من بعض النواحي. التأويل مبناه الثقة بالنص، والإيمان بقدراته، والاشتغال بكيانه الذاتي، والفوضي المستمرة على تداخلات بنيته "(5). فالقارئ هو من يمنح للنص الدلالات اللانهائية، و(ناصف) يلتقي مع قارئ ما بعد البنيوية، المنتج للنص! لأن النص ليس نصا منجزا بل يبقى في حالة صيرورة دائمة، يحمل رؤى مختلفة.

<sup>(1)</sup> من:408.

<sup>(2)</sup> دريدا عربيا :256.

<sup>(3)</sup> إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:237.

<sup>(4)</sup> ظ: اللغة والتفسير والتواصل:140.

<sup>(5)</sup> محاورات مع النثر العربي، مصطفى ناصف:7.

من هنا أفاد(ناسف) من منهوم(الاختلاف) عند (دريدا)، وانصرفت إفادته إلى الاختبار والتجريب، انطلاقا من شواهد وامثلة مأخوذة من التراث العربي، ليستنطقه، وببين مدى نجاعته الإجرائية حين نختبره في نسوء ما يمدنا به التراث من أمثلة خاصة في الصور والمجازات. ومما يعرض له(ناصف) بالتحليل، التخاية الشهيرة(كثير الرماد) باحثا عن المعنى المهمش أو الممنوع من الظهور(أ). ولم يقتصر(ناصف) على المستوى التنظيري، بل انصرف إلى التجريب، معتمدا على أمثلة من التراث العربي، وعلى مفهوم الاختلاف بوصفه جامعا لمبادئ التفكيكية.

6. عبد السلام بنعبد العالى: شبيه بهذا الفهم لمفهوم (الاختلاف) وأشره في بيان الخطاب المهمش، قام (عبد السلام بنعبد العالي) باستثماره في دراساته، التي تشدد على أن هذا الهامش الذي أزاحه المركز، على وفق استراتيجية التفكيك، لا ينقرض أو يصبح في حكم العدم، بل يشكل نسقه الخاص وأنظمته المعرفية التي بها يبقى مشروعا فاعلا في منطقة (المابين)، منطقة الغياب/الحضور، يحتاج- فقط- إلى من ينفض الغبار عنه، لا ليجليه كسلطة مناوئة لسلطة الهيمنة والحضور، بل ليعطي فرصة التعريف بذاته بوصفه وجودا له أنساقه الخاصة التي تضمن حضوره المغيّب قصديا.

ولهذا يأتي الاعتراف بالهامش بوصفه خطابا ضديا للخطاب المركزي، لا بوصفه مجرد طرف لإكمال الثنائية التي احتفظ بها الفكر الميتافيزيقي، وإنما ينظر إليه في إطار علاقته بمركز "مشدود إليه منجر نحوه. إنه ليس خارج داخل، وإنما هو الحركة التي تبين أن كل داخل ينطوي على خارجه. إنه القوى المتنافرة والتوترات والتنافضات التي تجعل كل داخل يخرج عن ذاته ويرحل عنها "(2). وبهذا الانفتاح للخطاب المهمش، يكون بعيدا كل البعد عن التحديد والتعيين، فهو خطاب متنقل "وحركة وهجرة وتنقل، لا تقيم خارجا، ليست تائهة ضالة، وإنما رحالة متنقلة تبين أن كل داخل لا بد وأن يخرج عن ذاته خارجا، ليست تائهة ضالة، وإنما رحالة متنقلة تبين أن كل داخل لا بد وأن يخرج عن ذاته

<sup>(1)</sup> ظ: الوجه الغائب، مصطفى ناصف:85-87 و92، والنقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية :381، ودريدا عربيا:258.

<sup>(2)</sup> لعقلانية ساخرة، عبد السلام بثعبد العالي:58.

وأن المركز ذاته راحل متنقل"(1). ويتحقق ذلك التنقل من خلال لعبة الاختلافات التي تحث الرحال/الناقد بتفيير وجهته إلى أرض/دلالات مغايرة عن المالوف والمتكرر، وهكذا تتكاثر الدلالات في فضاء النص الواحد، ويظهر التشظي بدل الانسجام والتوافق.

7. عبد الغني بارة تنتيجة لمنطق التفكيك القائم على فضح انظمة التفكير المركزية، واتباع آلية الحفر والنبش في أصول الخطاب المهمش، تبني (عبد الغني بارة) استراتيجية التفكيك، واتباع القراءة التفكيكية، بوصفها إجراء منهجيا لمقاربة مسارات تحول التأويل في النظرية النقدية المعاصرة؛ وذلك لكونها قراءة تبحث عن المغيّب والمحجوب، وتعمل على تشكيل ما فقد من النصوص (2) ، من خلال العمل على إرساء ثقافة الاختلاف بديلا عن تْقافة المطابقة التي تبدو وكأنها ثقافة وهمية، لكنها مهيمنة ومكونة لنسق النص ظاهريا.

8.محمد أركون: يمارس(محمد أركون) عملية التفكيك لمنتوج العقل الإسلامي في الفقه والفلسفة والسياسة والتصوف والكلام، ويرسم مشروعه أفقا متميزا باعتماده على مرجعية (دريدا) الهادفة إلى تجاوز قيود التراث الوسيطية، ومن هنا، كانت قراءته تتصف بتقليصها لمساحة المحدد السياسي في أثناء النقد، لمصلحة تحقيب وتفكيك لا يعيران الاهتمام المناسب لمبدأ الاستمرارية والتواصل، وخداع التاريخ، وخاصة في لحظات اختلاط الأزمنة وتداخلها. هذا الاختلاط والتشابك جعل استراتيجيته محكمة، تختلط فيها الانشغالات المعرفية والمنهجية، إلا أنها تتكئ على ثابتين اثنين؛إنهما التفكيك والتأويل: ولهذا كانت استراتيجيته تذهب بعيدا في استشفاف ما وراء النص واللغة لاستكشاف الفكر والمرجعيات التي تقف وراء هذا الفكر، وكذلك فهو يقترب من(دريدا) في بحثه عن المسكوت عنه، والهامشي في العقل العربي

<sup>(1)</sup> مِن:59.

<sup>(2)</sup> ظ: إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر:8-9، والهرمنيوطيقا والفلسفة-نحو مشروع عقل تأويلي، عبد الغني بارة: 41-42.

الإسلامي. إن التأويل والتفصيك اللذين يعتمدهما (أركون) بشكلان في الإسلامي. إن التأويل هو افضل طريقة لفهم اعتقادنا صلب المشروع النقدي عنده؛ ذلك أن التأويل هو افضل طريقة لفهم القرآن، هالتأويل بالمعنى العربي طريقة عامة تعتمد على قاعدة أساس؛ هي القرأن، هالتأويل بالمعنى العربي يودي هو نفسه إلى قواعد أخر؛ هي التفسير المنهج الفلسفي الأصبل الذي يودي هو نفسه إلى قواعد أخر؛ هي التفسير والتحليل والتركيب بالمعنى العام. واستراتيجية التأويل عند (أركون) تتسع والتخليل والتركيب بالمعنى العام. واستراتيجية الماصرة، وبذلك يتحول لتشمل مواقع أخر في المارسة العقلية والنقدية المعاصرة، وبذلك يتحول التأويل إلى تقنية للحقر والنبش في الوثائق والنصوص والكشف عن مكنوناتها ومكبوتاتها.

أما اعتماده على التفكيك؛ فذلك لأنه استراتيجية في المنهج والنقد. فمشروع (أركون) مشروع تفكيك بالأساس؛ فهو يعمل على تفكيك العقل الديني، أو ما يسميه هو بـ (العقل الميتافيزيقي في الماضي) (أ)، الذي يعيد النظر في ما ورثناه جميعه، وما يزال مهيمنا في حياتنا المعاصرة، وفي إنتاج مستقبلنا كذلك. ولا بد من الإشارة أيضا أن المجهود النقدي الذي بذله (أركون) يتوجه إلى مواقع كثيرة في البنية العقلية الإسلامية، وعلى رأس الصدارة التأويل والتفسير للنصوص، وخصوصا للنص القرآني. وهي جهود تأخذ طابعا تقكيكيا من الناحية الإجرائية. فهو يقول: إن كل هذه الأدبيات التأويلية والتفسيرية قد أنتجت من قبل العقل البشري، وبالتالي فينبغي أن نعلم، هنا، أنه عقل تعددي؛ لأن كل مدرسة أو كل مذهب راح يعتمد مجموعة من المسلمات والمرجعيات الثقافية التي تجعل العقل يشتغل وبمارس آلبته ضمن حدود مؤطرة ومضبوطة جيدا "(2)؛ ومن هنا تأتي مشروعية المزاوجة المنهجية، أعني التأويل مع التفكيك في مشروعه النقدي؛ ذلك أنه يمكن أن نيقن من أن هذه المزاوجة، لا يمكن أن تسيء إلى الاستراتيجية النقدية، ما دامت تعمل على إضفاء طابع الاختلاف والمجاوزة. والواقع أن مشروع (أركون) ليس بالسهل، فهو يحاول الاعتماد على آليات الاستراتيجية التفكيكية، والتي تقضي بالحفر والنقد من يحاول الاعتماد على آليات الاستراتيجية التفكيكية، والتي تقضي بالحفر والنقد من يحاول الاعتماد على آليات الاستراتيجية التفكيكية، والتي تقضي بالحفر والنقد من

<sup>(1)</sup> ظ: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل- نحو تاريخ آخر للفكر الإسلامي، محمد أركون:13-

<sup>(2)</sup> الفكر الإسلامي:235.

الداخل، وتفكيك كل السبجون العقلية الإسلامية الدوغمائية الشي باتت دون رقيب، بوصفها سلطة عليها، ومن هنه، كان(أركون) واعيها بهذه السلطة، فكانت أعماله تشارجح بسين المعلن السي تهدف إلى تجديد الدراسات الإسلامية في العصسر الراهن، والمكنون، المنصب في نقد شامل للعقل الإسلامي، وتحقيق الاختلاف فيهم الظاهرة الدينية، مع معرفة مستويات ترابطها وتفاعلها وتلاحمها مع الوجود التاريخي للإنسان. وبهذا يمكن لنا القول إن مشروعه التفكيك جاء في زمن يسود فيه التكرار والضباع المعرف، الذي ابتلي به العقل العربي الإسلامي منذ قرون(1).

ومن آرائه المهمة ما نجده في قوله: إن الإسلام في العصر الحديث لم يعد دينا صافيا وإنما "أصبح إيديولوجيا سياسية تزايد عليها قوى السلطة والمعارضة في آن معا. لقد فقد بعده الديني والروحي المتعالي على عكس ما يظن الكثيرون. ولذلك أقول بأن العلمنة التي أدعو إليها في العالم الإسلامي ليست مضادة للدين، وإنما هي فقط مضادة لاستخدام الدين لأغراض سلطوية أو انتهازية أو منفعية. ينبغي تنقية الدين الإسلامي من كل الشوائب التي علقت به على مر العصور"(2). وهنا، يربط الباحث التغيير والاختلاف، باتباع المنهجية العلمية الفاحصة للتراث، والمشخصة لعيوبه، على وفق رؤية منهجية لا رؤية تبجيلية تعتمد التكرار للنموذج المهيمن؛ وعليه يصبح من أولى الأولويات في المشروع(الأركوني) تفكيك الماضي بتجلياته كلها، قصد فهمه وإعادة تقييمه على وفق العصر الحديث ومتطلباته، الماضي بتجلياته كلها، قصد فهمه وإعادة تقييمه على وفق العصر الحديث ومقلباته، وإذا "لم تحصل مراجعة لكافة التراثات التاريخية فلن تحصل مواجهات خصبة ومفيدة بين كافة تراثات البشرية، وبخاصة بين التراث العربي/الإسلامي والتراث الأوروبي. إذا لم يحصل ذلك فسوف يحصل بدلا عنه (صدام الحضارات) كما يقول صموئيل هنتغتون،

<sup>(1)</sup> ينظر للتفصيل في الخط الفكري لـ(محمد اركون): نقد العقل أم عقل التوافق، كمال عبد اللطيف:37-38، والإسلام- أوروبا- الغرب- رهانات المعندي وإرادات الهيمنة، محمد اركون:201، وقضايا في نقد العقل الديني- كيف نقهم الإسلام اليوم؟، محمد أركون:225-26، وتاريخية الفكر العربي الإسلامي، محمد أركون:54-57، والخطاب والتأويل، نصر حامد أبو زيد:114، والهيرمنيوطيقا والفلسفة:544.

<sup>(2)</sup> الإسلام- أوروبا- الفرب:201.

وسوف يستمر العداء بين الإسلام/ والغرب أو بين العرب/ الغرب إلى من لا نهاية (١). هنو المراجعة هي قراءة تفكيكية للتراث الذي صنعه العقل الإسلامي، ينتج عنها خطاب جديد المراجعة هي قراءة تفكيكية التراث الذي النقل العربي الإسلامي، كما أنها تتيج في دراسة الفكر الإسلامي، وفي التفكير في نقد العقل العربي الإسلامي، وفي التفكير في المتمل بها في صناعة هذا العقل.

ويثير(اركون) قضية مهمة تمثل الحافة المنهجية التي على أساسها يقيم الباحث صرح خطواته التفكيكية الإجرائية، فهو يحاول تأسيس مقاربة علمية ومنهجية يدعوها برالإسلاميات التطبيقية)، ليواجه بها ما يسميه أيضا برالإسلاميات الكلاسيكية)، يقول: لنلاحظ فقط أن الإسلاميات الكلاسيكية الممارسة في عهد المستعمرات، كانت قد خضعت، قليلا أو كثيرا، للنموذج الديكارتي الذي يدعو للمعادلة التالية: (أن تفهم أو أن تعرف أن تتأهب للشيء من أجل السيطرة عليه). إن الإسلاميات التطبيقية تريد أن تصحح هذا الوضع (2). والقراءة المقوضة لنقد العقل العربي الإسلامي، وحدها، قادرة على كشف المحجوب والمختفي عن الحقيقة، ومن ثم فهي قراءة تعمل على ممارسة الإسلام الحقيقي غير المتداول- للأسف- في العقل العربي.

9. محمد عابد الجابري: تبرز محاولة (نقد العقل العربي) عند (الجابري) بوصفها مشروعا نقديا يلبي حاجة راهنة هي إعادة النظر في الذات عامة، وفي التراث خاصة، وإن تعددت ردود الفعل والاستجابات تجاهها، أو تنوعت المواقف منها، فإنها محاولة جادة تدل على رغبة في إرساء مشروع فكري يرمي إلى نقد العقل العربي. ولهذا فهو يرفض التنكر لأسئلة الحاضر، وهو يريد قراءة للتراث، قادرة على جعله موصولا بالحاضر، بصورة محددة، فلا نهضة من دون وصل تاريخي، يربط الماضي بالحاضر. فمشروع (الجابري) يهتم بمفهومات تخص صلب العقل العربي (التراثي) (القومي) (الإسلامي) (الحداثي). إنها مفهومات تتمحور حول قضية رئيسة، هي: كيف يمكن تعزيز وصل ما

<sup>(1)</sup> قضايا في نقد العقل الديني:225-226.

<sup>(2)</sup> تاريخية الفكر العربي الإسلامي:54-55.

انقطع بماض نموذجي، من خلال رموز حية، تمثلك القدرة على تقديم الإجابات عن أسئلة يطرحها الحاضر بكثافة، وفي الآن عينه، تسهم في إيجاد هوية مطلوبة في عالم يشهد انفجارات مفهوماتية، حتى على صعيد التحولات الكبرى في مصائر الشعوب، وكيفية تعامل الأنظمة مع شعوبها، ومستجدات الأحداث في المنطقة، والعربية ضمنا، حيث يكون القول الفلسفي في مجمل ما استعطفه واستخلفه واستأنفه رهين الهم السياسي (1) فالخطاب الفلسفي في الفكر العربي الحديث- إذا- خطاب إيديولوجي، ومن شم يحمل معه، التناقضات والخروقات كلها ما دامت تجد تسويغها أيديولوجيا عند صاحبها.

وإن نقد العقل جزء أساس وأولي من كل مشروع للنهضة، ويتساءل (الجابري) عن إمكانية بناء نهضة بعقل غير ناهض، عقل لم يقحم بمراجعة شاملة لآلياته ومفاهيمه وتصوراته ورؤاه. ولهذا فإننا نراه هو أقرب إلى استراتيجية (دريدا) في نقده للعقل الغربي، فنراه يقرر بأن أي تحليل للعقل العربي الإسلامي، سواء أكان من منظور بنيوي أم من منظور تاريخاني، سيظل ناقصا، وستكون نتائجه مضللة إذا لم يأخذ في حسبانه مهمة السياسة في توجيه هذا الفكر وتحديد منعرجاته، وقد قاده هذا التوظيف، إلى مشروع فرعي ضمن مشروعه لنقد العقل العربي الكلياني، ألا وهو مشروع نقد العقل السياسي، الذي يقترب بنقده من الاستراتيجية التفكيكية السياسية التي تبحث عن المسكوت عنه في الحكم السياسي العربي.

وتتجلى النزعة التفكيكية بصورة أكثر صراحة في مشروع (الجابري) في نقده للعقل السياسي العربي؛ ذلك أن الاستراتيجية التفكيكية هدفها وإن كان يصب في المجال النقدي، لكن غايتها سياسية. هذا من جانب، وفي موطن التفكيك والعالم الغربي هناك دمج في الممارسة النظرية بين مختلف المعارف ومن ضمنها النقد والسياسة، من جانب آخر. أما في عالمنا العربي، فإن الأمر يبدو مختلفا عن النقود الانطباعية ومغايرا لها؛ لذلك

<sup>1)</sup> ظ: الخطاب العربي المعاصر - دراسة تحليلية نقدية ، د. محمد عابد الجابري:165.

فقد شكل نقد العفل السياسي ع مشروع (الحابري) موضوعا من الموضوعات العية وقد شكل نقد العفل السياسي العمية بالغة في إطار ملابسات الصراع السياسي والمهمة في الوقت نفسه، إنه يكسبي العمية بالغة في إطار ملابسات الصراع السياسي والديني القائمة اليوم في مجال الممارسة السياسية العربية (أ).

ومن آرائه أن الخطاب السياسي العربي أخفق، على مدى قرن من الزمن، في تحقيق أي تقديم في قضية العلاقة بين الدين والدولة. ولا ينجو الخطاب الفلسفي عنده من تهمة الإخفاق أيضا، فهو خطاب يتجاهل القطاع العقلاني في التراث، ويستنجد بما فيه من قطاع لا عقلاني، كما يرتبط بأكثر الجوانب لا عقلانية في الفكر الغربي الحديث أو هذه الخروق قادته إلى تفكيك الخطابات السائدة، ليس من النقد فحسب، بل من أجل التحرر مما هو معيت أو متخشب في الكيان العقلي، والإرث الثقافي. ومن آرائه كذلك أن العقل العربي بوصفه نتاجا لثقافة إسلامية تأسست على نظم معرفية ثلاثة، نظام معرفي تقلاني يوناني عربي الأصل، ونظام معرفي غنوصي فارسي هرمسي الأصل، ونظام معرفي عقلاني يوناني

وينظر للتفصيل في تقويم عدد من النقاد والمفكرين لمشروع الجابري: النقد والخطاب معاولة قراءة في مراجعة نقدية عربية معاصرة:40، والنقد والرغبة في القول الفلسفي المعاصر، إبراهيم محمود :140 و396-397، ونقسد المعتمل العربي، جورج طرابيشي:24 و163-164، وقراءة نقدية في الفكر العربي المعاصر دروس في الهرمنيوطيقا التاريخية، محمود إسماعيل:11، والعقل والحرية، فتحي التربكي:6.

(2) ظ: الخطاب العربي الماصر:14 و30-31 و55-55 و131-134 و217.

<sup>(1)</sup> ينظر للتفصيل في الخط الفكري للجابري: تكوين العقل العربي، د. محمد عابد الجابري: 5 و 7- 8 و 24 و 246 و 249 و 346، وبنية العقل العربي دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية، د. محمد عابد الجابري: 13 - 14 و 555 - 559، ونحن والتراث قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، د. محمد عابد الجابري: 20، وأزمة الإبداع في الفكر العربي المعاصر أزمة ثقافية... أم أزمة عقل؟، محمد عابد الجابري: 111، والنقد والخطاب محاولة قراءة في مراجعة نقدية عربية معاصرة، مصطفى خضر: 14، والـتراث والحداثة وداحت ومناقشات، د. محمد عابد الجابري: 11 و 38 و 38 و 38، والإسلام والحداثة والاجتماع = السياسي حوارات فكرية حوار مع محمد عابد الجابري وآخرون، حاورهم: عبد الإله بلقزيز: 13، والخطاب العربي المعاصر: 14. و 20 - 55 و 31 - 134 و 217.

الأصل (1)؛ وهذا التنوع جعله بتعامل مع التراث تعاملا علمها بقمم على مستويين: مستوى النهيم ومستوى التوظييف أو الاستثمار (2)؛ ولميل هذا الفهم والاستثمار تحليها في قيراه خاصة (تفحيد كية)، وكشفت في التراث ما منشفته بوصفه الجدير بالإقامة في عصيانا الحاضر، ولمساعدتنا على فهم بتعثير مما يعانيه الحاضر فد عريا ودينيا؛ لأن المقل العربية الذي نعنيه هناأوالقول للجابريا هو العقل الذي تدينون وتشعيل داخل الثقافة العربية، في نفس الوقت الذي عمل هو على إنتاجها وإعادة إنتاجها، فين عملية النقد المللوبة، أو على الأقل حكما نريدها أن تكون، تتطلب التحرر من إسار القراءات السائدة واستثناف النظر في معطيات النظرة (قي معطيات الثقافة العربية الإسلامية بمختلف فروعها، دون التقييد بوجهات النظر السائدة (قمن هنا، فهو بختار مسارا نقديا تقويضيا خاصا به، يعمل على تفضيك الأنظمة الفكرية التي مثلت بنية العقل العربي.

10. پختي بن عودة الذي يرى التفكيكية خير مثال لتخليص الخطاب الفكري الجزائري من لعبة التقاطع اللغوي، والإلغاء الثقافي التي كثيرا ما أصابت هذا الأخير بالعقم، وأخرت مسار التقدم لديه (4)، وحدث ذلك نتيجة لتبعية المنجز الثقافي الجزائري إلى الخطاب الفرنسي، مما ساعد على هيمنة خطاب هذا الأخير، وتأثر الأول بشكل لا فكاك منه بالأبعاد المرتبطة بالصراعات حول الهوية، ولاسيما أن اللغة الفرنسية هي المهيمنة، ومن المعلوم أنها لغة مفروضة أنذاك؛ لذا فقد طالب (ابن عودة) بحقه في الاختلاف (5)، وظل متمسكا به، بوصفه أداة تحقق الانفكاك والانفصال عن الانتماء الثقافي المتوزع بين اختراقات الفرنسة ونضالات التعريب؛ وهذا يعني أن الاختلاف عنده فعالية حرة، غير مقيدة، وبوساطتها يمكن رصد مفردات اللغة وعلاماتها، بما

<sup>(</sup>I) ظ: التراث والحداثة: 11 و18 و33 و38.

<sup>(2)</sup> ظ:من:11

<sup>(3)</sup> تكوين العقل العربي:5.

<sup>(4)</sup> ظ: حول الهوية والاختلاف في الخطاب الجزائري المعاصر:132.

<sup>(5)</sup> ظ: موقع لمقارية اختلاف جاك دريدا:35.

يخلق معاني جديدة متجاوزة المعنى الواحد، وبذلك تحقق اللغة استقلاليتها كما يهدف هو إلى ذلك.

ولولا أن القائمة تطول، لكان بالوسع تسجيل العديد من مواقف قبول نقادنا العرب لطروحات (دريدا) بما يدل على تزايد أدلة الرواج والتقبل النقدي لها. وعلى الرغم من ذلك، فإن الباحث أتخذ من مواقف القبول السابقة، علامة على انتشار (دريدا) وحضوره الواسم ية النقد العربي الحديث، ذلك أن تلك المواقف تسجل انتشار (دريدا) عربيا، وفي جغرافيات مختلفة، ك (المغرب، والسعودية، والعراق، وسوريا، ومصر، والجزائر). فهذه نماذج تؤكد التقبل الذي حظي به(دريدا) واستراتيجيته في الفكر النقدي العربي.

#### المحور الثاني، رفض ما بعد البنيوية وانتقادها

ينطلق نقاد هذا الموقف من تقليد معروف في النظرية الأدبية: هو التشكيك بطروحات الجديد ونقده. ويقدم نقاد هذا المعسكر الرافض لتوجه ما بعد البنيوية، حجما نقدية مختلفة، جميعها تشكك بالتفكيكية وأهميتها بوصفها منهجا أو استراتيجية إجرائية، محاولين تسويغ رفضهم بحجج وتفسيرات تمثل رؤاهم الخاصة بهم. ويقتضى الأم أن نشير إلى قضية مهمة؛ وهي أن مواقف النقد الرافضة للتفكيك، جاءت في حقية التسعينيات من القرن العشرين، وهي مرحلة ذروة تصاعد التقبل النقدي لـ(دريدا) واستراتيجيته في الفكر النقدي العربي.

ومن بين أولئك النقاد الرافضين للتفكيك:

1= محمد مفتاح: في إطار عناية (محمد مفتاح) بتقديم وجهات نظر حول المناهج النقدية، قدم رأيا حول التفكيك، منطلقا من منطق التفكيك الخاص به؛ وهو أن كل نص يقبل تأويلات كثيرة ومتناقضة، ثم يلغي بعضها بعضا، وعلى وفق آليته التشريحية، يهدم النص حتى يتهاوى نسيجه التعبيري، والنص لا يتحدث عن مرجعه، بل لا يتحدث عن نقسه، إنما يتحدث عن طبيعة القراءة، التي تتجاوز حدود النص الاصطلاحية والتواضعية لتصل إلى دلالات غير متناهية، فالمعنى "هو ما يمثله نص ما، يعنيه المؤلف باستعماله لمتوالية من الأدلة الخاصة أي المعنى ما تمثله الأدلة. وأما الدلالة، فتعني العلاقة بين المعنى والشخص أو

A STATE OF THE STA

المفهوم أو الوضع أو أي شيء يعتضن تخيله، والمس ثابت عير متغير: لأن مقاصد المؤلف التي صدر عنها المعنى معطاة بضيفية نهائية أما المتغير فهو الدلالة التي يمنحها كل مسؤول التقارئ للنص بحسب مقاصده ومقصديته "أ". ولذلك استحق وصف النص في الاستراتيجية التفكيكية، على أنه (بصلة) كبيرة لا ينتهي تقشيرها، وليس القصد من فعل التقشير الوصول إلى الحقيقة، بل السعي إلى تحقيق اللاة (2).

وما دام الأمر كذلك، فإن النص يبقى عصيا على التحديد والإفهام، ولعل ذلك يعود- بحسب مفتاح- إلى طبيعة التفكيك ومرجعيته المتحيزة<sup>(3)</sup>، التي تعمل على تحطيم البنية القارة بمختلف تجلياتها في العقل المعرفي، ولذلك لا بد من إخضاع فعل التفكيك للنقد، والاختبار، لغرض اكتشاف عرقيته المتحازة لفكر ما.

2= سامي مهدي: نتيجة لما حققه الباحث (عبد الله إبراهيم) من العمل والتنظير النقدي للتفكيك، ومقولاته في النقد العراقي الحديث، والسعي إلى تحقيق الانتشار والتقبل له، تعرضت هذه المقولات إلى النقد والرفض المشكك بها، وذلك على يد (سامي مهدي)، الذي حاول تهديم تلك المقولات، وأسسها الفلسفية واللاهوتية التي تتكئ عليها.

وقد بدأ (سامي مهدي) رفضه للتفكيك، بمناقشته لمقولة (دريدا): (ليس التفكيك فلسفة ولا منهجا ولا تحليلا ولا نقدا) (4) مبينا أن عمل التفكيك الإجرائي يستند إلى معطيات فلسفية لا يستطيع الاستغناء عنها، وهذا ما يجعله يمتلك أدوات منهجية تتموضع في نقطة (اللااتجاه) في بنية النص، فالتفكيك -إذا- شيء من كل شيء (5)؛ لكونه جامعا وشاملا لوسائل البناء المعرفي ولذلك نراه ينتقد النقاد العرب، والعراقيين خصوصا، على

مجهول البيان:105.

<sup>(2)</sup> ظ: من:101

<sup>(3)</sup> ظ: من: 102.

<sup>(4)</sup> ظ: الكتابة والاختلاف:60-61.

<sup>(5)</sup> ظ: تفكيك التفكيك قراءة أولى، سامي مهدي:23.

اعتناق هذا الفعل، وعاب عليهم عملهم الذي يحاولون فيه إضفاء الطابع الأخلاقي والمعرية اعتناق هذا الفعل، وعاب عليهم عملهم الذي يحاولون فيه إضفاء العنصري، وتهدم الوحدة (أ) والنزعة الإنسانية، من مثل نقد اللوغوس، وكشف الطابع العنصري، وتهدم السكات وما إلى ذلك من المسميات التي يقدمها (سامي مهدي) وإيديولوجيته التي تحاول إسكات كل وعي اختلاج يحاول تجاوز المسميات التي جاهد من اجلها، والعمل على تثبيتها في مختلف المجالات المؤسساتية.

ولأنه في عمل التفكيك لم يعد نمة شيء مقدس فيما يتصل بالوجود، ذهب (سامي مهدي) إلى صف التفكيك في خانة الفلسفات العدمية، مسوغا اختياره هذا، بمفهوم الحقيقة، الذي عمل التفكيك على تجريده من ضماناته الأصولية، وأحالها إلى متاهة من التفسيرات والاستعارات (اللامتناهية)، بحجة تفكيك بنية الهوية، ونسف مركزية العقل، وتهشيم أصل الكلمة، ثم تسعى إلى إثبات أن عمليتها في تفتيت النصوص عملية مطردة لها أهميتها في التطور النقدي والمعرفي، لذا فهي فلسفة عدمية، قائمة على الشك في كل حقيقة، بل في الحقيقة ذاتها، وعليه فهي فلسفة الشك المطلق (2). ولهذا كله فهي استراتيجية غير أخلاقية: لأنها تخرب الوضع التراتبي للعقل وللسيد (3).

والشك (الدريدي) ليس سلبا، وإنما يستعمل من أجل إعادة الحقيقة التي أخفتها فلسفة الحضور (الميتافيزيقا) المتسلطة، التي يدافع عنها (مهدي) وينتمي لها، مستعملا السكوت عن الجوانب المعتمة والمظلمة في الفلسفة التي تمثلها وامتثل لها، والتي تتظاهر بمشروعها التنويري، الذي يمتلك تاريخ الميتافيزيقا، وتحوله لما يخدم فلسفتها وكأنه حقيقة الوجود. ويدين (سامي مهدي) التفكيك؛ لأنه-كما يرى- لا يقدم بديلا معرفيا، عن الحقول التي ابتعد عنها على وفق رأي صاحب التفكيك (دريدا)، ويرجع ذلك-كما يرى (مهدي)- إلى عدم إتاحة فرصة نقدية لتفكيكها هي نفسها، في حين لها الاستعداد الداتي والداخلي لذلك التفكيك، وذلك من خلال التموضع داخل نصوصها ومتونها

<sup>(1)</sup> ظ: من:24

<sup>(2)</sup> ظ: تفكيك التفكيك قراءة أولى :24-25.

<sup>(3)</sup> ظ: من:30

وهوامشها وتوجيه الضربات والهزات إليها<sup>(1)</sup>، ولاسيما في المناطق الهشه التي تحكثر فيها التناقضات والاختلافات التي يمكن بيان تحيزاتها وضالتها أمام التحليل النقدي الرمسين، الذي ينتهي به إلى الكشف عن المركزية الثقافية التي ينطلق منها، وتغذيتها معرفيا.

8. سعد الهازعي: وتبرز بعد ذلك محاولة (سعد البازعي) الرافضة للتقويض، الذي يراه جزءا من سياق ثقاية له خصوصيته التي لا تهمنا نحن المرب؛ وهو السياق الحضاري والثقاية الفربي. فالتقويض جزء من إشكالية الميتافيزيقا الفربية، والفلسفة بوجه خاص، كما أن له خصوصيته النابعة من خلفية (دريدا) الثقافية بوصفه يهوديا. ومن هنا كان التفكيك- بحسب البازعي- تطورا حتميا للصراع الفلسفي في تاريخ الحضارة الفربية بين الميتافيزيقا والعدمية، وهو جزء مهم من تاريخ التطور الثقافي الفربي من الصوت إلى الكتابة، حتى أصبحت العدمية هي الشكل المناسب والوحيد الذي سيطمئن إليه الجسد الثقافي الفريب الحديث (ث)، ويميل هذا الفكر إلى أن تصبح الميتافيزيقا هي المعنى، وتصبح العدمية هي اللغة والمتاهة النصوصية، الأمر الذي ينتج دلالات لا متناهية، تهدف جميعها إلى نقد التمركز العقلاني التقليدي.

ويتساءل(البازعي) بسؤال يرمي من خلاله إلى نقد عدد من النقاد العرب الذي تبنوا التفكيك منهجا، فيقول: هل تأصلت البنيوية في فكرنا النقدي لكي تأتي مقولات دريدا لتظهر هشاشة ادعاءاتها العلموية (3). ولذلك رأى أن تقبل عدد من النقاد العرب للتفكيك متسم بالسلبية وعدم الفهم التام له وللكيفية التي قورب بها التفكيك في النقد العربي، يقول: فما زال أكثر بريقا أولئك الذين ينتزعون الأسماء والمفاهيم من سياقاتها ليضعونها في سياقات غريبة عنها تحولها إلى رموز تقول فيه ما لم ترد قوله، بل عكس ما تريد قوله. إننا لا ينبغي أن ننسى الثمن الذي ندفعه لقاء هذه الممارسات الإيديولوجية الجماعية، إنها تهميش للعمل الحقيقي الذي قام به المفكرون والنقاد الغربيون، وجهانا بالتالي

A Tarre Hanne

<sup>(1)</sup> ظ: تفكيك النفكيك:24-25.

<sup>(2)</sup> ظ: ما وراء المنهج:301-302.

<sup>(3)</sup> محور التقويض.. أم تقويض المحور:188.

بالمرتكزات الرئيسية للثقافة الغربية وتحيزاتها الطبيعية الخاصة بها"(1). وبذلك تشديد على خصوصية الفكر الذي انتج المنهج، فكل فكر هو في حقيقته تعبير عن قراءة خاصة لقضاياه، قراءة تنبع من(الثقافة) التي ينتسب إليها الفكر، وترتبط بها، لكن اليس الأدب والنقد نتاجا أمميا، والتأثر والتأثير هما من أهم مقومات النظرية الأدبية الحديثة، وعلى هذا الأساس يصبح من حق الناقد/الباحث المشاركة في الحوار النقدي، مع التشديد على احترام الخصوصية الثقافية التي انتجته؟

إن (البازعي) لا يؤمن ذلك، فنراه يتنكر صنيع عدد من النقاد على إفادتهم من النقكيكية. ومن هؤلاء، نقده الشديد لـ (عبد الله الغذامي) الذي رآه يقدم مفهوما وفعلا يختلف تماما عن الدلالة الأصلية لمفهوم التقويض الفرنسي<sup>(2)</sup>. ويظهر فهم (الغذامي) الخاطئ للتقويض- بحسب البازعي- في أنه فهم يلغي أهم أسس ذلك المنهج؛ وهو الكشف عن تناقضات النص وخباياه الميتافيزيقية، مما يظل مسكوتا عنه، ما جعله يقع في الفهم السريع للمفهومات والتطبيقات التفكيكية التي انتزعها من معطيات ثقافتها الأصلية (3).

فأهمية التقويض على وفق منطق (البازعي) تكمن في أنه جاء نتيجة لمسار طويل من التطور العقلاني العلماني في الحضارة الغربية، وإذا كان ذلك لا يعني أن التفكيك هو النتيجة الحتمية للعقلانية الغربية، لكنه يظل إحدى النتائج المنطقية والخطيرة لها. ومن هنا يمكن أن نقول إن (البازعي) من النقاد الذين يتوجهون صوب النقد الإنسانوي، الذي يتناول القضية ضمن سياقها الحضاري، وهويتها الجوهرية، مما يعني أنها تستمد مشروعيتها ومعالمها من هذا السياق الفكري.

4= عبد العزيز حمودة: يعمل (عبد العزيز حمودة) على تشكيل مشروع نقدي متكامل الأبعاد-من وجهة نظره- لبيان أسرار التفكيكية وكنهها، متحدثا عن خصائصها واستراتيجيتها، ويتناولها في مشروعه الذي انطلق مع (المرايا

<sup>(1)</sup> من:190.

<sup>(2)</sup> ظ: استقبال الآخر: 226.

<sup>(3)</sup> ظ: استقبال الآخر :230–231.

المحدبة) عام 1998، يقول في المقدمة التي تؤسس لمدخله النقدي البرافض التفكيكية موظفا تشبيه لبتش، للناقد هيليز ميللر: لقد انطلق التفحييك كالثور الهائج في حانوت العاديات يحطم كل غال وثمين أو مقدس، الله خلاصة الأمر، أن البنيوية والتفكيك انطلقا من رفض مشترك للمخاهب النقدية المعاصرة والسابقة نحو هدف واحد على رغم اختلاف الوسائل التي اختارها كل منهما وهو تحقيق المعنى، وانتهيا إلى نفس المحطة النهائية. فالبنيويون فشلوا في تحقيق المعنى، والتفكيكيون نجحوا في تحقيق اللامعنى، في تحدوق المناهدية وعلى رغم ذلك، فلم يتوقف ضجيجهم، وهم واقفون أمام مراياهم المحدبة، فهم يتحدثون وكأنهم المخاصون الجدد لحركة النقد المعاصر "(1).

فالتفكيك هو خطريهدد الاستحواذ النقدي السابق عليه، وبضمنها النقد الجديد، الذي ينتمي إليه (حمودة)، والذي يعتم بالطريقة التي يقول فيها العمل الأدبي نفسه، أي بالشكل والأسلوب، في حين تعمل التفكيكية على التمرد على نهائية النص أو إغلاقه، وهكذا أضافوا فوضى الدلالة بسبب اللعب الحر للعلامة البينصية، بل عملوا على إرساء القراءة الحرة التي تنطلق من نسيج النص إلى ما لا نهاية، وهذا منطق يختلف عن منطلقات النقد الجديد.

وتشديدا على الخصوصية الثقافية للمنهج، التي شدد عليها (البازعي) وانتقد النقاد الذين يفيدون منها، ذهب (حمودة) إلى التشديد عليها كذلك، أي أن المنهج يحمل صفات السياق الغربي المختلف جوهريا عن السياق العربي الذي يشهد، راهنا، محاولات من يعدهم (حمودة) دعاة التفكيك، لذلك هو ينتقدهم؛ لأنهم غرباء عن أصول هذا المنهج، مما عملوا على نقل "نتاج مدرسة فكرية ذات صبغة فلسفية واضحة، وترتبط بأزمة إنسان غربي أوصلته تركيبته الثقافية الخاصة من فكر فلسفي نشط عبر ثلاثة قرون وثورة علمية وصناعية قلبت موازين العلاقات التقليدية، إلى أزمة خاصة به فقط. وحيث إننا لا

<sup>(1)</sup> المرايا المحدية:8.

نستطيع أن نسحب الإنسان الغربي على الإنسان العربي- وله بالقطع أزمته الخاصة- فإن الأخذ بالحداثة الغربية وتجلباتها النقدية، يعتبر نوعا من الترف بل العبث الفكري لا تستطيع، ولم تستطع حتى الآن، أن تنقذه التبريرات المختلفة التي يسوقها النقاد الحداثيون العرب من دعاوى الأصالة واستقراء المثراث المبنا يلتقي معظم النقاد الذين يرفضون التفكيك، بل هي سمة تشيع لمحاربة كل وافد، فاحترام الخصوصية واجب، غيران المبالغة في عدم الأخذ من هذا الوافد، ليس لها ما يسوغها، والقطع بالتقاطع الفكري حجة واهية يلتزمها اصحاب الطرف القديم. ومن هنا، وصم (حمودة) جهود نقادنا الحداثيين الذين عملوا على الإفادة من تفكيكية (دريدا)، وسعوا إلى تقديم نسخة عربية خاصة بهم، بأنها جهود ومحاولات تعتمد على الاقتباس والنقل والترقيع والتوفيق (2)، التي لا ترتبط بالواقع الثقافي العربي الأصيل.

هـذا الحكـم القـاطع والنهائي صوب جهـود نقادنا الحـداثيون، تكمن خلفه إيديولوجية تتخذ من مسارات دراسة (حمودة) وسائل لتأكيد القناعة المحورية التي انطلق منها المؤلف دون بـذل مؤيدات كافيـة، أو تمحيص للسـلامة مـن المعارض، أو إقامة المناقشات التحليلية لتأخذ مداها، ومن هنا وجد (محمد أحمد البنكي) أن (حمودة) ينتصر للنقد الجديد الذي يؤدي إلى تحجيم فاعلية التفكيك، ولعل في انقياد (حمودة) في إرجاع التفكيك إلى أقطاب النقد الجديد لا إلى (دريدا)(أق)، مجاراة لـ(بيرمان) في ملاحظته أن التركيبة الثقافية الأمريكية استقبلت الفكر النقدي القادم إليها من منطلق الميل الأمريكي للحفاظ على ذات حرة موحدة وتلقائية وشبه ديكارتية بأي ثمن (4). والحقيقة أن مؤلف (المرايا) يتكئ كثيرا على قراءة (بيرمان) للمشهد الثقافي الغربي.

إن حرص (حمودة) على النقد الجديد، جعله يرفض التفكيك ومن قبله البنيوية؛ لأنهما يعملان على إزاحة المدارس النقدية السابقة، ومن هنا وجد (حمودة) أن أصحاب

<sup>(1)</sup> المرايا المحدبة:84.

<sup>(2)</sup> ظ: من:63.

<sup>(3)</sup> ظ: دريدا عربيا:272.

<sup>(4)</sup> ظ: المرايا المحدبة:73.

المشروع التفكيكي يتعمدون إثارة كثير من الطنين والصخب في صلف غير معهود في تاريخ النقد الأدبي منذ بدايته الأولى إلى اليوم (أ) ولذلك فإنهم يقومون بتقديم أفدتهار تتسم بالغموض القصدي، والمراوغة المقصودة في تقديم الجدل النقدي الحديث، ولعل ذلك يعود إلى كونهم يقدمون أفكارا قديمة ومستهلكة، لكن بصورة جديدة ومغلفة باساليب متنوعة من الغموض (2).

وإذا كان التفكيك كما يتصوره الناقد، اليس من الأجدى أن يقدم تلك الأفكار القديمة التي عالجها المنطق التفكيكي، أم أنه يريد أن يقدم نقدا خاليا من البرهنة المنطقية؟!

ويقف (حمودة) عند النص، ويرى أن التفكيك جعله في قلب الفراغ "يتحول خطوات الامام ليكتشف أنه تحرك إلى الوراء، يتجه يسارا ليجد نفسه يمينا، يدور حول نفسه في حلقات مفرغة. والنص داخل ذلك التيه وجود هو العدم، هو معنى اللامعنى يتحرك في مكانه دون أن يتقدم في أي اتجاه. إنه في حالة تعليق - إرجاء - دائم، مفرداته قيد الشطب، تؤكد وتنفي، يؤكد الغياب في الحضور والحضور في الغياب. يعيش حالة من عدم الاكتمال، لهذا يحتاج إلى ما يكمله، والمكمل يحتاج إلى مكمل جديد، وهكذا. وهذا ما فعله به جاك دريدا وأكثر، والمفردات السابقة في الواقع كلها مفردات ذلك الساحر العدمي الأكبر" (ق.

إننا نلاحظ هنا كيف أن (حمودة) يخرج بعض مقولات (دريدا) من سياقها النظري والتاريخي، ويوظفها للدفاع عن رأيه وموقفه المناهض للتفكيكية وأدواتها الإجرائية. ويشدد هجومه على نفي (دريدا) لوجود ثوابت ويقينيات معرفية كانت دائما أساسا للإحالات المرجعية الموثوق فيها بالنسبة إلى الفكر الغربي. وهو يرى أن غياب هذه الثوابت التي حكمت تحت سلطة العقل يجعل أي نص (الدال) تائها ضمن غابة من المدلولات، وذلك

<sup>(1)</sup> ظ: المرايا المحدبة:22.

<sup>(2)</sup> ظ: من:22.

<sup>(3)</sup> الخروج من التيه:41.

الملها الثانقيء ما بعد المدووم

بعد أن فصل (دريدا) الدال عن المدلول، تحت شعار فتع النص، وتشطيه وبعثرته إلى ما لا نهاية، ولذلك نجد الاختلاف ونحن نبحث عن الدلالة، ونجد الإرجاء المستمر للمعنى ونحن نبحث عنه. ومفهومات (دريدا) عن الغياب في الحضور، وعن الاختلاف بديلا عن التنبيت، وعن الإرجاء الدائم والحيوي للمعنى، ما هي إلا صورة من نسق العلاقة بين الدال والمدلول. ونتيجة لذلك فإن (دريدا) وتفكيكيته تعيش حالة دائمة من التيه والضراغ النقدي، الذي لا يصل إلى نتيجة منطقية ومقبولة على وفق المنطق النقدى الحديث (1).

ولكي يسوغ موقفه المعارض، قام باختيار جملة من المفهومات، وناقشها مناقشة مطولة، ورفع عنها غطاء الشرعية، ليصل إلى نتيجة يميز بها عمل(دريدا) التفكيكي حيث "لا نص، لا معنى، لا مركز، لا سببية، ولا عقلانية "(2). فلا يوجد شيء سوى لعبة الاختلاف. ونتيجة لذلك، يفضل (حمودة) وصف (دريدا) بسارق المشار إليه (3).

5= عبد الوهاب المسيري: جاءت بعد ذلك أصوات رافضة وبشدة لجمل أفكار التفكيكية متبنية رؤية حضارية عربية إسلامية، فوضعت موقفها إلى جانب الأصوات النقدية الرافضة لها. ومن هذه الأصوات(عبد الوهاب المسيري) الذي قدم نقدا لاذعا لعملها؛ لأنها استراتيجية تقوض من ثبات المدلول المتجاوز أو اللوغوس والمنطلقات والتوابت بالمعنى الديني أو المادي، عن طريق إثبات تناقضه، وأنه هو نفسه جزء من الصيرورة المادية، وهو بذلك يلغي الفواصل بين الثنائيات الميتافيزيقية المترتبة على وجود المدلول المتجاوز، وصولا إلى عالم من الصيرورة الكاملة بلا أساس وبلا أصل رباني، بلا أصل على الإطلاق<sup>(4)</sup>، فتحدث عملية التسوية بين الموجودات جميعها، وتسود النسبية المطلقة، مما يدخلنا في لعبة الدوال من دون معنى أو أصل يذكر، فيحدث الإرجاء الذي

<sup>(1)</sup> ظ: الخروج من التيه:68.

<sup>(2)</sup> من:157

<sup>(3)</sup> ظامن:49-72.

<sup>(4)</sup> ظ: الحداثة وما بعد الحداثة:69-73.

بنمثل في إرجاء تحقيق البوية، والإرجاء يشعكل مع الاختلاف الاختراج الفياً، هيلا تعكون هنالك أية مرجعية ثابتة بمكن الرجوع إليها، وما يوجد هو فقط الأثر الذي تتركه الدوال بعضها على بعض، ويصبح العالم في حالة من التيهان والدلالات المفتوحة من الاتجاهات جميعها، وتسود النسبية والتشتت، ما دامت التفكيكية موجودة، وتحقق أقصى غايات التقبل النقدي في الساحة النقدية.

ال جذور التفكيك كما يرى هي (العدمية)؛ لأن هدف (دريدا) هو تقويض الصحرح الد خلي (شكليا و معنويا) وهدمه ، للوحدات الأساس للتفكير الفلسفي ، فالمعاني التي يتوصل إليها القراء لا رابط لها ، فهي ليست ثابتة ، إلى أن يتبدد المعنى ويصبح البحث عنه بوعا من العنث النقدي ، وهذا يؤدي إلى بلوغ مرحلة السيولة (2) ، واختفاء الحقيقة بتعدد المعاني اللانهائية . وهذا المنظور ينطبق على معنى (الله) الذي يخضع هو الآخر للتعدد على وفق تفكيكية (دريدا) ، وتصبح تعددية المعنى إنكارا للمعنى الأصل ، أي أن تعددية المعنى وفق تفكيكية عن ثراء الواقع الإنساني وتعدد جوانبه ، وإنما هي إطلاق حالة من الانتشار المطلق ، وهذ يؤدي إلى تفكيك العناوين التي تميزه عن غيره ك ( اللغة والتاريخ والنظم الاجتماعية ).

ومن هنا، فإن عمل(دريدا) لا يقوض- بحسب المسيري- وجود الإله الواحد فحسب، وإنما يؤدي أيضا إلى عدم الاعتراف بوجود الإنسان في الطبيعة، في الحاد دريدا الحاد جذري حقيقي، فهو ليس كافرا بالله فقط، وإنما هو كافر أيضا بالإنسان وبآية ثوبت"(3).

واضح أن الناقد ينطلق من منظومة دينية في حكمه على عمل (دريدا)، فهو يحكم على الجانب الأخلاقي في التفكيكية، ويبتعد عن التناول العلمي لمطياتها الإجرائية، هذا من ناحية، كما أنه يحكم على (دريدا) من منظومته الدينية، فالإيمان بالغيب

<sup>(1)</sup> ظ: البهودية وما بعد الحداثة:113-114.

<sup>(2)</sup> ظ: الحداثة وما بعد الحداثة:106.

<sup>(3)</sup> الحداثة وما بعد الحداثة :107.

واحترام العقل وسلطته والابتعاد عن التشعكيك هي من قبيل الثوابت المحسومة التي ينتمي إليها فعكر (المسيري)، من ناحية أخرى. ولا شك أن هناك اختلافا كبير ومتباينا بين المنطومتين، فهما على الضد تماما.

- 6 عدنان علي رضا النحوي: ومن الرؤبة الدينية نفسها، ينطلق(عدنان علي رضا النحوي)، بقراءنه للتفكيكية (1)، التي جاءت بسيطة حد السذاجة، واتسمت لغته بالإنشائية البعبدة كل البعد عن لغة النقد الأدبي الحديث، وينطوي الحديث عنها على وصفها بأنها سبحات في عالم الوهم والظنون، ستطوى مع الأيام، وكأنه لم يدرك تماما ما حققته التفكيكية في العالم أجمع من التقبل النقدي المتزايد مع مرور الأيام، لكونها استراتيجية نقدية ومؤسساتية عامة.
- 7= مسعد أبو الرضا: ويستثمر (سعد أبو الرضا) الرؤية الدينية في دراسته لمناهج النقد المعاصر، بحيث تكون جزءا من نظرية الأدب الإسلامي، ذلك أن النقد الأدبي الحديث-كما يرى- بأشد الحاجة إلى احتشاد يستصحب معه الرؤية الإسلامية، ذلك أن المناهج الحديثة مقترنة بنظرية مادية بحتة، مما جعلها تغفل جانبا مهما من فكر الإنسان وعلاقته بـ(الله) سبحانه وتعالى، وهذا ما يكشف عنه التحليل الأدبي للخطب النقدي<sup>(2)</sup>. والتفكيكية هي إحدى هذه المناهج النقدية المادية، التي رفضها الناقد لأسباب وجوانب سلبية حددها بما يأتي<sup>(3)</sup>:
- 1. تتجلى خطورة التفكيكية في هيمنة الشك على كل شيء، وتلك طبيعة عصرها، مما تفقد المراكز المرجعية قيمتها في نظر هذه الاستراتيجية، من مثل (العقل)، و(الإنسان)، و(الوجود)، وقبل كل ذلك (الله) سبحانه وتعالى،

<sup>(1)</sup> ظ: الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب الملتزم بالإسلام:65.

<sup>(2)</sup> ظ: النقد الأدبي الحديث- أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة: 3-4.

<sup>(3)</sup> ظ: من: 153–155.

فلا شيء خارج الندس، فتنهدد العرفة ويفتقد اليقين، فعكيف يتحقق الإنسان اليقين والاستقرار، وما يحققه للإنسان هو الثقة بالله تعالى، ثم التواصل الإيجابي بين الفرد والمجتمع ١٩

- 2. بعد أن أتسعت الفجوة بين الدال ومدلولاتها التي تراوغها لتتحول هي الأخرى إلى دوال لمدلولات أخر مراوغة، فالا يوجد إلا حرضة اللعب الحر للاختلافات، وهكذا تبدو اللغة غامضة ومراوغة في نظر التفكيكيين، في حين أنها وسيلة للتفاهم بين البشر، وهكذا تتضح عدمية التفكيك، وتتضح خطورة تبني النقد العربي لهذا المنهج الغريب على ثقافتنا.
- مقولة أن الناقد التفكيكي لا يكشف المعنى، بل يعيد كتابة النص،
   تستبدل قصيدية القارئ بقصيدية المؤلف، مما يضتح الباب أمام فوضي التفاسير وتعددها.
- 4. ما الجديد في طرح فكرة موت المؤلف، الذي لم يجد أثره في التفسير في المحديد في المحدي
- 5. تتناقض التفكيكية مع نفسها خاصة في موضوعة (التناص)، ففي الوقت الذي تؤكد فيه نسف التقاليد، فهي تشدد على أن الماضي يشكل الحاضر. والناقد هنا يكرر بعض فعاليات الاستراتيجية التفكيكية، التي عدها من وجهة نظره سلبيات لازمة المنهج، وأن مناقشته له برؤية إسلامية سيحقق سهولة الاتصال بين القارئ وهذا الفكر، على أساس الإفادة منها مما لا يتعارض مع الثوابت المعتقدية، ولاسيما النصوص الدينية العليا التي لا يعرضها لعبث لعبة الدلالات المفتوحة، بوصفها نصوصا مقدسة وثابتة.

وعلى الرغم من المواقف السابقة الرافضة للتفكيكية، التي تعددت منطلقاتها وإيديولوجياتها، تلمسنا مما تقدم مدى التقبل لمقولات (دريدا) في النقد العربي الحديث، مع أن الإرث الذي يحمله الناقد العربي يعيق أية حركة في اتجاه الإفادة والاستثمار، ولعل مواقف التيار الرافض يدل على مدى التقبل النقدي، فخوفهم من هيمنة الخطاب

التفكيكي جعلهم يبدون مواقف ضدية تجاه ذلك الخطاب النقدي، الذي نراه خطابا دخل في أدق تفاصيل الحياة ومؤسساتها.

#### الخاتمة

نصل في نهاية هذه الدراسة إلى جملة من الاستنتاجات التي تبيّن بمجملها الحقائق التي انبنى عليها الفكر النقدي الحديث في أصوله الغربية والعربية، وهذه النتائج نجملها فيما يأتي:

- إن ظهور البنيوية الشكلية يعود إلى عجز إيديولوجي ونقدي أصاب المجتمع الثقافي الفرنسي، ويتجلى ذلك العجز الإيديولوجي في تراجع المد الوجودي وانحساره، أما العجز النقدي فيتجلى في فشل النقد وقتتنز في تطوير نظرية لغوية متكاملة وذلك بسبب ارستقراطيته المحافظة.
- ♦ كانت فرنسا هي الحاضنة الفكرية والأيديولوجية للبنيوية الشكلية والبنيوية التكوينية وما بعد البنيوية، مما أعطاها منزلة المؤثر الأكبري الحركة النقدية الحديثة؛ الأمر الذي حدا بأمريكا إلى العمل على منافستها في الوقت الذي تفيد منها.
  - استقبل الأمريكيون البنيوية في فتور، مفضلين عليها ذاتية الوجودية.
- تبين أن الفكر النقدي الفرنسي لم يشتمل على فجوة أو طفرة أو اتكاء على منجزات الثقافات الأخر، وإنما كان فكرا ديناميا متواصلا تتعاضد حلقاته الواحدة مع الأخرى، مع الإفادة من منجزات الآخرين بصورة توثق ما لديه من منجزات وإجراءات، مما جعل حركة النقد الحديث في فرنسا تتميز باتساعها من حيث المكونات الفلسفية والمرجعيات المعرفية، بحيث أصبحت شاملة لجوانب من عناصر العلوم الإنسانية كعلم النفس وعلم الاجتماع...، وهو الشيء الذي سمح لهذا النقد بالامتداد والانتشار، وإنتاج قيم نقدية معرفية عبر تطوير الإجراءات النقدية وإغنائها ببحوث ودراسات جديدة تتفاعل مع قيم العصر وتطوراته.
- ♦ اجتهد أصحاب تلك المناهج ومتبنوها والمنشدون إليها، في استغلال أية طريقة إرسال يمكن لها أن توصل أفكارهم إلى أكبر عدد من المتلقين لتحقيق أفضل صورة ممكنة للتقبل النقدي.
- ♦ هيمنت أدوات إجرائية معينة في كل منهج نقدي على الأدوات الإجرائية الأخر،
   أو تعالقت معها، في نتاج كثير من الباحثين، مما يدل على الخصوصية النقدية
   الفكرية اللتين تتمتع بهما تلك الأدوات.

- بضاء العقول المؤسسة للعناهج المدروسة مهيعت على المرجعيات ذات الحضور الطاعي والمحرك للفدكر الغربي، مما منحهم مصادلة نقدية عليا ومتضردة في ذلك الفدكر.
- كثف الاهتمام بالنسق عن أهمية الموقع الذي يشغله أي عنصر أو مفهوم في كثف الاهتمام بالنسق عن أهمية تعدد محتويات ذلك النسق.
   النسق الذي بنتمي إليه وقلل من أهمية تعدد محتويات ذلك النسق.
- كثف الانشغال بالثنائيات ذات المرجعيات المتوعة عن الرغبة في السيطرة على المقولات اللامتناهية للإنسان في مختلف حقول العلم، وعن معاضدة المنهح البنيوي للسياق الثقافي والحضاري الغربي الذي عمل على اقصاء الذات ولاسيما ذات المؤلف، بما يجعل مسيرة الفكر الغربي ممتدة امتدادا طبيعيا على الرغم من التحولات الفكرية والمنهجية الكبرى الحاصلة فيه، ولم يكن لمثل هذا الامتداد حضور جلي في الفكر النقدي العربي الحديث.
- ♦ إن النقد العربي الحديث لم يكن على رأي واحد في مسألة النظر إلى مقولة (موت المؤلف)، فكانت آراء النقاد متباينة وكان وراء هذا التباين مواقف فكرية ومنطلقات إيديولوجية، وكلها تنطلق من زوايا نظر خاصة.
- ◄ على الرغم من الجهود الحثيثة لإيجاد مقتربات مناسبة للمفهومات الرئيسة والفرعية التي اشتغل عليها البحث، بقيت حالها شبيهة بحال المفهومات النقدية الأخر السابقة واللاحقة من حيث نأثرها بأيديولوجيات من تعاملوا معها.
- ♦ لم تكن حال المصطلحات الرئيسة والفرعية في الخطاب النقدي العربي
  بأحسن من حال المفهومات، إذ تعددت المصطلحات لتباين المسوغات التي
  يقدمها كل مشتغل من النقاد والباحثين والمفكرين، ولعدم وجود هيأة علمية
  تسهم في توحيد الجهود أو تقريب وجهات نظرها ما أمكن ذلك.
- كان وراء سعي عدد من النقاد العرب في اجتراح المصطلح النقدي، تحقيق الفردية النقدية وربما الانطلاق من الرؤية الخاصة، مما يُبعد المصطلح من حدود اشتغاله المنهجي.
- ◄ كشف البحث عن أن التناص يشتغل بفاعلية كبيرة في المجال النقدي والفلسفي في الفكر الغربي، مما جعل تلك المناهج تستمد عددا من أدواتها من المرجعيات نفسها في بعض الأحيان على الرغم من تعارض طريقة اشتغال تلك المناهج.

- لم يبرز مندكس منوثر يم البنوية ومنا بعندها مثلمنا برر(سوسبر) الناني عندان لمحاضراته الأثر الفاعل- وإن دعنان بطريشة التنادس المنساد احيانا عنما تجلس معدد من إفادات (دريدا) منه عمما يعتشف عن قيمة الاشتغال على الحشل اللغوي وآثره يم الحقول المعرفية المجاورة والمناهج النقدية التي ظهرت في النصف الثاني من القرن العشرين.
- و كثرة التعريفات بالبنيوية التكوينية وشيوع الدراسات المتنوعة من حيث الأنواع الأدبية المُشتغل عليها، في المغرب العربي إلى درجة أنها صارت من مميزاته، وأصبحت رافداً من روافد النقد في المشرق العربي. وربما يعود ذلك إلى جمعها بين الجانب العلمي متمثلاً بالبنيوية، والجانب الاجتماعي متمثلاً بالروح الماركسية، مع ملاحظة أن معظم تلك الدراسات صدرت عن خلفية إيديولوجية وأفكار مُسبقة لاستخلاص نتائج تخدم الموقف الإيديولوجي للباحث.
- ♦ اهتمام البنيوية التكوينية بالإنسان الفرد من خلال اهتمامها بالجماعة التي يمثلها أو يكون فردا فيها، والبحث عن رؤية العالم ضمن بنية متماسكة دالة بغية تحديد الصراع وأسبابه والطرائق المحتملة لتجاوزه بوساطة مقولتي الوعي المكن وعمليتي الفهم والتفسير.
- ♦ لم يكن النقاد والباحثون والمفكرون العرب أسارى التقليد وترديد مقولات الآخر في الأوقات كلها وفي المناهج كلها، وإنما وجدنا للعرب تقبلا مبنيا على موقف نقدي، ووجدنا لهم أيضا انتقادا مبنيا على موقف نقدي وأيديولوجي أيضا. وربما يكون عدم وجود صوت واضح المعالم يرفض البنيوية التكوينية من أهم الدلائل على ذلك.
- ♦ إن أهم ما يميز البنيوية وما بعدها منهجيا أنهما غير متقوقعتين في حقل اشتغال ضيق أو محدد، كالأدب مثلا، فهما ممتدتان في حقول فكرية كثيرة متنوعة ذات أبعاد متشابكة في التأثر والتأثير.
  - ♦ اشتراك التحديدات المختلفة للتفكيك في المهمة الأساس للاستراتيجية العامة له.
- إن انفتاح التفكيك على حقل دلالي واسع ومضلل، هو عامل جذب فيما يخص نقادنا العرب الذين وجدوا في التفكيك روحاً جديدة مختلفة ترفض السائد، وتتجاوزه، من أجل بناء صرح فكري بعيداً عن السجون الفكرية المتسلطة، وهذا في أساسه مطلب إيديولوجي.

- ◄ لم يحيط النقيد التفدي يدكي في أوروبا بالحظوة نفسها المتي لقيها عنيد جماعة (ييل) الأمريكية.
- ♦ توزعت الترجمات العربية لنصوص التفكيت يين على ثلاثة أقسام: فمن المترجمين من توقف عند طريقة النقد، مع بعن الشروح، ومنهم من انتقل إلى طريقة التطبيق على نصوص غربية، سواء كانت فكرية أو ثقافية أو أدبية، ثم الحوار مع أطروحات التفكيك الوافدة إلى الساحة العربية عن طريق ترجمتها، ومنهم من عمل على الإبداع وإفساح المجال لتبني أطروحات (دريدا) واستثمارها نظرياً وتطبيقياً.
- إن أهم ما تجلى عنه هذا البحث بعد قراءة معمقة في المناهج النقدية الحديثة من مثل القراءة والتلقي والنقد الثقافي والنقد النسوي والسيميائية، أن هذه المناهج اتضحت معالمها وتبينت ملامحها في ضمن المدة التي تلت تراجع المد البنيوي مع أنها كانت تتبلور في أثناء هيمنة الفكر البنيوي، امتدادا لجذور وأصول وتطبيقات محدودة لها سبقت تلك الهيمنة، مما يعني أنها تقع بعدها من حيث الجانب التاريخي، أما التفكيك فإنه الوليد الأيديولوجي الشرعي لانحسار الفكر البنيوي، مما جعله يمثل المرحلة الفكرية والنقدية المتولدة عن البنيوية نفسها في المكان نفسه (فرنسا) وفي ضمن البيئة الأيديولوجية التي انقضت على البنيوية في ثورة مايو 1968.
- ♦ كان لثورة مايو1968 في فرنسا الأثر الفاعل في تغيير مسار التفكير العالمي في ما يخص المطابقة والاختلاف، مما هيأ الجو الفكري لما بعد البنيوية لأن تحقق أقصى انتشار ممكن في وقت ليس بالكثير، ونسبة كبيرة من التقبل النقدي على الصعيدين الغربي والعربي معا.
- ◄ تباينت مواقف النقاد العرب الرافضين لأطروحات ما بعد البنيوية، وكانت إيديولوجياتهم المتباينة من أهم الأسباب الباعثة على ذلك.
- إن قبول طائفة من النقاد العرب الأطروحات ما بعد البنيوية، يعود إلى رغبتهم في إحداث الاختلاف والتغيير على مستويات متنوعة أدبياً وسياسياً واجتماعياً. ومع ذلك لم يستطع النقاد العرب تكوين هوية خاصة بهم حتى في أثناء تعاملهم مع التفكيك.

- ♦ إن نقاد الأدب العرب لم يفيدوا من المعطى التفدئيني إجرائيا وتطبيقيا بقدر إفادة نقاد الفكر والعقل، العرب منه.
- ♦ مسعة مساحة انتشار ما بعد البنيوية مقارنة بمساحة انتشار البنيوية بشقيها
  الشكلي والتكويني، وربما يرتبط ذلك بالهيمنة السياسية لأمريكا ولخطابها
  الإيديولوجي وتغلغله في خطاب الآخر من جهة، وبإلغائها الخط الفاصل بين
  الهامش والمتن من جهة أخرى.
- للمكون اليهودي (جينات) واضحة المعالم في فكر (دريدا) أسهمت في شيوعه،
   يتمثّل أبرزها في فلسفة القبالة وفي تقاربه الفكري مع فلاسفة اليهود
   ومفكريهم المعبرين عن موقف يهودي مُنبن على الشعور بالأقليّة.
- ♦ إن أبرز مرجعية أفادت في نشوء ما بعد البنيوية، وأسهمت في توجيه مساراتها،
   وتحريك رجالاتها، حتى بعد ذيوعها في كثير من بلدان العالم، هي المرجعية
   الدينية اليهودية، المرتبطة بأيديولوجيا ذات بعد سياسي بالدرجة الأولى.
- ♦ كان للجامعة الأمريكية في أكثر من موقع وزمن، مهمة فاعلة في الترويج
   للتفكيكية، وفي إجراء (تنويعات أمريكية) على الفكر التفكيكي القادم
   إليهم مع (دريدا).
- ♦ أفضى الانعطاف الفلسفي بـ(دي مان) إلى توظيف القراءة الدريدية، فكان توظيفه
   حدثا حاسما في تطوير النقد التفكيكي وانتشاره بين صفوف النقاد الغربيين.
- ♦ مثلت التسعينيات من القرن العشرين معلما بارزا في نشر الوعي النقدي الحديث عموما والوعي الاختلافي خصوصا في المنظومة المعرفية العربية، مستندة إلى ردود أفعال أيديولوجية.
- ♦ لم يقتصر العرب على (استقدام) الفكر التفكيكي فحسب، بل سعوا سعيا حثيثا إلى (استقدام) ممثله الأول؛ وهو (دريدا) بوساطة دعوات زيارة، لقيت استجابة منه، في المغرب ومصر، مما وجه الأنظار الإعلامية والنقدية والأدبية والفلسفية والأكاديمية تجاه هذا الزائر وفكره التفكيكي الاختلافي أكثر من ذي قبل.

#### المصادر

٧ القرآن الكريم.

(1)

- ٧ آفاق التناصية المفهوم والمنظور وراسات ادبية ، ترجعة : د ، محمد خير النشاسي ،
- ✓ آفاق الفلسفة، فؤاد رُكريا، دار التنوير والمركز الثقاية العربي، بيروت، مدا،
- آفاق النظرية الأدبية المعاصرة- بنيوية أم بنيويات؟ مجموعة باحثين، تحرير: فخري صالح، وزارة الثقافة، الأردن، ط1، 2007.
- ✓ آليات المناهج الحديثة- تنظير وإنجاز، عبد الجبار البصري، ١٠ ضمن بحوث المريد الثالث عشر؛ دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1998.
- الإبداع الشعري وتجرية التخوم، عبد العزيز بن عرفة، الدار التونسية للنشر، .1988
- اتجاهات حداثية في تأويل القرآن، قلم التحرير، الإيمان، العراق، ع8، س3، .2001
- اتجاهات الشعرية الحديثة- الأصول والمقولات، يوسف اسكندر، دار الشؤون الثقافية العامة، العراق، بغداد، ط1، 2004.
- الاتجاهات الشكلية الجديدة في النقد الفرنسي المعاصر، ناتاليا رجيفسكايا، الطريق، بيروت، ع2، فبراير1975.
- اتجاهات النقد الأدبي الفرنسي المعاصر، نهاد التكرلي، وزارة الثقافة والفتون، بغداد، 1979.
- اتجاهات النقد الروائي في سورية- دراسة، عبد الله أبو هيف، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2006.
- اتجاهات النقد الروائي المعاصر، مصطفى عبد الفني، الهيأة المصرية العامة للكتاب، القامرة، 2001.
  - الاتجاهات النقدية الحديثة، عمر كوش، دار كنعان، دمشق، ط1، 2003.

- اثر اللسانبات إن النقد العربي الحديث من خلال بعض نماذجه، توفيق الزيدي،
   الدار العربية للكتاب، 1984.
- ٢٠ اجراس دريدا، عرزت القمحاوي، جريدة اخبار الأدب، القاهرة، ع346، 27
   ٢٠ اجراس دريدا، عرزت القمحاوي، جريدة اخبار الأدب، القاهرة، ع346، 27
   ٢٠ فبراير 2000.
- برير المادية الأخر اللغوية- أو في ترميم النص الأصلي، جالك دريدا، ترجمة وتشديم: د. احادية الأخر اللغوية- أو في ترميم النص الأصلي، حالاً، 2008. عمر مهيبل، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2008.
- ✓ احتفاء بـ (منحة الموت) دريدا بين موت ودين، محمد أحمد البنكي، جريدة
   الأيام، البحرين، ع2237، الخميس20 أبريل 1995.
- الـ(إ)خ(ت) لـ(۱)ف، جاك دريدا، ترجمة: الحسين سحبان، الحكمة، المغرب، خريف 1992.
- √ الاختلاف المرجأ، جاك دريدا، ترجمة: هدى شكري عياد، فصول، مج6، ع3، أبريل- يونيو 1986.
- ✓ أخلاقيات القراءة، جي هيلز ميلر، ترجمة: سهيل نجم، دار الكنوز الأدبية،
   بيروت، ط1، 1997.
- ✓ الأدب عند رولان بارط، فانسان جوف، ترجمة وتقديم: د. عبد الرحمن بو علي،
   دار الحوار، سورية، اللاذقية، ط.1، 2004.
- ✓ إدمون جابيس وأسئلة الكتابة ، جاك دريدا ، ترجمة : إدريس كثير وعز الدين
   الخطابي ، دار الحداثة ، فاس ، ط1 ، 2001.
- ✓ إدوارد سعيد- العالم والنص والناقد، فريال جبوري غزول، فصول، القاهرة،
   مج4، ع1، أكتوبر- نوفمبر- ديسمبر1983.
  - ✓ أدونيس والتراث النقدي، عبد الرحيم مراشدة، دار الكندي، الأردن، 1994.
- ✓ الإرادة والتأويل— تغلغل النيتشوية في الفكر العربي، جمال مفرج، الدار العربية
   للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2009.
- ✓ الإزاحة والاحتمال- صفائح نقدية في الفلسفة الغربية، محمد شوقي الزين، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2008.
- √ أزمة الإبداع في الفكر العربي المعاصر- أزمة ثقافية.. أم أزمة عقل؟، محمد عابد الجابري، فصول، مج4، ع3، أبريل- مايو- يونيه 1984.

- أرمة الحداثة وعودة ديونيزوس، محمد مروز، فصعر ونقد، الرباط، ١٤٤، س٥،
- ارمه المعرضة التاريخية طوصكو وشورة في المنهج، بول هيين، ترجمة: إبراهيم هَتْحِي، دار الفسكر، القاهرة، طا، 1991.
- أساندتي ومقالات أخرى، على جواد الطاهر، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ط1،
- أسبئلة الحداثة ورهاناتها في المجتمع والسياسة والتربية، عنز الدين الخطابي، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2009.
  - اسئلة النقد، جهاد فاضل، دار العربية للكتاب، ليبيا، دعت.
- استراتيجيات القراءة- التأصيل والإجراء النقدي، د. بسام قطوس، مؤسسة حمادة ودار الكندى، 1998.
- استعمال لاكان للمُعطيات اللسانية، أنيكا لومبير، ترجمة: مصطفى كمال، بيت الحكمة، الدار البيضاء، ع8، 1988.
- √ استقبال الآخر- الغرب في النقد العربي الحديث، سعد البازعي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، لبنان، ط1، 2004.
- الاستنطاق والتفكيك، جاك دريدا، مقابلة: كاظم جهاد، الكرمل، ع17، .1985
- الأسس الإيديولوجية للأدب الصهيوني، بديعة أمين، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط1، 1989.
- أسس الفكر الفلسفي المعاصر أو مجاوزة الميتافيزيقا، عبد السلام بنعبد العالي، الدار البيضاء، ط1، 1991.
- الأسس الفلسفية لنقد ما بعد البنيوية(أطروحة دكتوراه)، محمد سالم سعد الله، بإشراف: د. پشرى حمدي البستاني، چامعة الموصل، 2002.
- الإسلام- أوروبا- الفرب- رهانات المنى وإرادات الهيمنة، محمد أركون، ترجمة واسهام: هاشم صالح، دار الساهي، بيرويت، ط2، 2001 مه The second secon

the same of the sa

- الإسلام والحداثة والاجتماع السياسي- حوارات فحتدية- حوار مع محمد عابد الجابري وآخرين، حاورهم: عبد الإله بلقزيز، مركز دراسات الوحدة العربية. بيروت، ط1، 2004.
- √ الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب الملتزم بالإسلام، د. عدنان علي رضا النحوي، دار النحوي للنشر والتوزيع، السعودية، دار، 1419هـ- 1999م.
- √ الأسلوبية والأسلوب- نحو بديل السني في نقد الأدب، عبد السلام المسدي، الدار العربية للكتاب، ليبيا- تونس، 1977.
- ✓ الاسم العربي الجريح، عبد الكبير الخطيبي، ترجمة: محمد بنيس، دار العودة، بيروت، ط1، 1980.
- ✓ إشكاليات القراءة وآليات التأويل، نصر حامد أبو زيد، المركز الثقافي العربي،
   الدار البيضاء، وبيروت، ط7، 2005.
- ✓ إشكالية تأصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر- مقاربة حوارية في الأصول المعرفية، عبد الغني بارة، الهيئة المصرية للكتاب، 2005.
- ✓ إشكالية التحيز- بداية معرفية ودعوة للاجتهاد)، عبد الوهاب المسيري، سلسلة المنهجية الإسلامية (29)، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط2، ماليزيا، 1997.
- ✓ إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة، عمر مهيبل، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2005.
- ✓ إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، يوسف وغليسي، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2008.
  - ✓ إشكالية المصطلح النقدي في الخطاب العربي الحديث(شم)، فاضل ثامر.
- ✓ إشكالية المناهج في النقد الأدبي المغربي المعاصر- البنيوية التكوينية بين
   النظرية والتطبيق، د. محمد خرماش، مطبعة أنغو- برانت، فاس، ط1، 2001.
- √ أصول الخطاب النقدي الجديد، تودوروف وآخرون، ترجمة: أحمد المديئي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1986.
- ✓ الأصول المعرفية لنظرية التلقي، ناظم عودة خضر، دار الشروق عمان، ط1،
   1997.

- ✓ اطياف دريدا هم ترجمة إلى العربية دفع علاقة النس بالواقع إلى اقسس المنطقة الشائكة، محمد احمد البنكسي، جريدة الأيام، البحرين، ع188، الخميس 2 مارس1995.
- اطياف ماركس، جاك دريدا، ترجمة: منذر عياشي، دار الفعنس، حلب، دل.
   2000.
- ✓ اغتيال الأصل3/3، محمد بن عبد الله آل عبد اللطيف، جريدة الرياض،
   الرياض، ع10622، س34، 24 بوليو1997.
- ✓ أفكار حول جهنم، جاك دريدا، ترجمة: جورج ابي صالح، العرب والفكر
   العالمي، ع12، خريف1990.
- √ أقلمة المضاهيم- تحولات المفهوم في ارتحاله، عمر كوش، المركز الثقافية
   العربي، الدار البيضاء، وبيروت، ط1، 2000.
- ✓ أقنعة النص- قراءات نقدية في الأدب، سعيد الغانمي، دار الشؤون الثقافية
   العامة، بغداد، ط1، 1991.
- √ إلى موميا أبو جمال، جاك دريدا، ترجمة: كامليا صبحي، إبداع، القاهرة ،
   ع2- 3، س18، فبراير- مارس2000.
  - ✓ الألسنية والنقد الأدبي، موريس أبو ناضر، دار النهار، بيروت، 1979.
    - ✓ إليوت، د. فائق متي، دار المعارف، ط2، القاهرة، 1991.
- ✓ الإمضاء واسم الآخر- يجب أن يسهر جنون ما على الفكر، جاك دريدا، جوار أجراه: فرنسوا إوالد، ترجمة: محمد ميلاد، كتابات معاصرة، نيقوسيا، ع25، سبتمبر 1995.
- √ الأناسة البنيانية، كلود ليفي ستراوس، ترجمة: حسن فبيسي، المركز الثقاية العربي، الدار البيضاء، وبيروت، ط1، 1995.
- انتشار دریدا، جابر عصفور، جریدة الحیاة، لندن، ع13511، الأربعاء 8 مارس
   2000.
- ✓ الأنثروبولوجيا البنيوية، كلود ليفي شتراوس، ترجمة: د. مصطفى صالح،
   منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، 1977.

- ✓ الأنشروبولوجيسة البنيويسة أو حسق الاخستلاف، محمد بسن احمسودة، دار الفجساح الجديدة، المفرس، ملك، 1990.
- ✓ الإنسان دو البعد الواحد، هربرت مارت مارت يوز، ترجمة: جورج طرابيشي، دار
   الآداب، بيروت، ط3، 1973.
- ✓ الإنسان المعاصر عند هربرت ماركيوز، د. قيس هادي أحمد، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الجزائر، ط1، 1980.
- ✓ الإنشائية في النقد الأدبي، عبد الفتاح المصري، الحياة الثقافية، تونس، ع66،
   1985.
- ✓ الإنشائية الهيكلية، تودوروف، مصطفى التواتي، الثقافة الأجنبية، ع3، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، خريف 1982.
- ✓ انطباعات شخصية عن معركة غير مجدية، فؤاد زكريا جريدة أخبار الأدب،
   القاهرة، ع290، 31 يناير 1999.
- √ أنطولوجيا اللفة عند مارتن هيدجر، إبراهيم أحمد، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2008.
- √ انفصال الدال عن المدلول وما بعد الحداثة(2)- تراقص الدوال، عبد الوهاب المسيري، جريدة أخبار الأدب، القاهرة، ع218، 14 سبتمبر 1997.
- √ الانهمام بالذات، فوكو، ترجمة: جورج أبو صالح، مراجعة: مطاع صفدي، الأعمال الكاملة لميشيل فوكو، مشروع مطاع صفدي، مركز الإنماء القومي، بيروت، د.ت.
- √ أوراق للربح- صفحات في النقد والأدب، د. عبد الستار جواد، دار الشوون الثقافية العامة، بغداد، ط1، 1992.
- ✓ أوهام النخبة أو نقد المثقف، علي حرب، المركز الثقافي العربي، ط2، بيروت، 1998.
- ✓ أ.ي- دراسة سيميائية تفكيكية لقصيدة أين ليلاي؟ لمحمد العيد، عبد الملك مرتاض، ديوان المطبوعات الجامعية، الحزائد، 1992.
- ✓ الإيديولوجية الصهيونية- دراسة حالة في علم اجتماع المعرفة، د. عبد الوهاب المسيري، عالم المعرفة، الكويت، ط1، 1982.

- ✓ إيديولوجية المعاصرة، جورج لوكاش، ترجمة: يعقبوب إطرام منصور، الثقافة
   الأجنبية، ع2، س4، 1984.
- √ الإيمان والمعرفة مصدرا الدين، جاك دريدا، ترجمة: كاميسا صبحي، إبداع،
   القاهرة، س18، ع2 3، فبراير- مارس2000.

#### (ب)

- ✓ بؤس البنيوية- الأدب والنظرية البنيوية، ليونارد جاكسون، ترجمة: ثائر ديب،
   وزارة الثقافة، دمشق، 2001.
  - √ البحث عن النقد الأدبي الجديد، محمد ساري ، دار الحداثة، بيروت، 1984.
    - √ بحثا عن التراث، رفعت سلام، دار الفارابي، بيروت، ط1، 1989.
- √ البديل، روجيه غارودي، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الآداب، بيروت، ط2، 1978.
- ✓ بعد عشرین عاما من حرکة مایو فی فرنسا، مصطفی مرجان، و د. محمد مخلوف، المنار، ع41، مایو- أیار 1988
- ✓ بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، دار عالم المعرفة، القاهرة، 1994.
- ✓ بناء الرواية- دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ، سيزا قاسم، الهيأة المصرية
   العامة للكتاب، القاهرة، 1984.
- ✓ بناء النص التراثي- دراسة في الأدب والتراجم، فدوى مالطي، الهيئة المصرية العامة، 1985.
  - ✓ البنائية من أين- إلى أين؟، نبيلة إبراهيم، فصول، مج1، ع2، يناير، 1981.
- ✓ البنى المولدة في الشعر الجاهلي، د. كمال أبو ديب، الموسوعة الصغيرة، وزارة الثقافة والإعلام، بغداد، 1988.
- ✓ البنية، الدليل، اللعبة، في حديث العلوم الإنسانية، جاك دريدا، ترجمة: محمد البكرى، الثقافة الجديدة المغربية، ع10-11، س3، 1978.
- ✓ بنية العقل العربي- دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية، د. محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط3، 1990.
- ✓ البنية- العلامة، اللعب في خطاب العلوم الإنسانية، جاك دريدا، ترجمة: محمد بولعيش، بيت الحكمة، المغرب، س1، ع4، يناير 1987.

عصمور، قصول، القاهرة، مج11، ع4، شتاء 1993.

بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، حميد لحمداني، المركز الثقافي

العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط1، 1991.

البنية النظامية الوظيفية في الرسم المعاصر 1950-1967 (أطروحة دكتوراه)، عمار عبد الحمزة حبيب، جامعة بغداد، كلية الفنون الجميلة، 2000.

البنيوية، جان بياجيه، ترجمة: عارف منيمنه وبشير أوبري، منشورات عويدات، بيروت، وباريس، ط2، 1980.

البنيوية، جان ماري أوزياس وآخرون، ترجمة: ميخائيل مخول، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، 1972.

البنيوية- الأصول اللغوية والمعنى الفلسفي، سعيد الغانمي، الأقلام، بغداد، س23، ع7، تموز1988.

البنيوية بين العلم والفلسفة عند ميشيل فوكو، د. عبد الوهاب جعفر، دار المعارف، 1989.

البنيوية بين فرنسة وروسية (شم)، غريجون ريفزن.

البنيوية التركيبية- فلسفة بيير بورديو (شم)، د. أكرم حجازي.

البنيوية التكوينية(شم)، د. جميل حمدأوي.

البنيوية التكوينية والنقد الأدبي، لوسيان غولـدمان وآخـرون، راجع الترجمة: محمد سبيلا، مؤسسة الأبحاث العربية، لبنان، ط1، 1984.

√ البنيوية التكوينية- النظرية والتطبيق في النقد المغربي (شم)، إدريس نقوري.

البنيوية- فلسفة موت الإنسان، روجيه غارودي، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الطليعة، بيروت، طب2، 1981.

البنيوية في الأدب، روبرت شولز، ترجمة: حنا عبود، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1984.

البنيوية في الفكر الفلسفي المعاصر، عمر مهيبل، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1991.

بنيوية كلود ليفي شتراوس، الطاهر وتعزيز، مطبعة فضالة، المفرب، 1990.

- بنيوية كمال أبو ديب، يوسف حامد جابر، عالم الفطور، الصويت، م25. المسادر والتراجع
- البنيوية والتحليل الأدبي، ميشيل فنوكو، العرب والنعتدر العالمي، ع11، 1988. البنيوية والتفكيك تطورات النقد الأدبي، س. راهيندران، ترجمة: خالدة حامد، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط1، 2002.
- البنيوية وعلم الإشارة، تربس هوكز، ترجمة: مجيد الماشعلة، مراجعة: د. نامسر حلاوي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط1، 1986.
- ✓ البنيوية وما بعدها من ليفي شتراوس إلى دريدا، جون ستروك، ترجمة: د. محمد عصفور، عالم المعرفة، الكويت، 1996.
- بنيوية ياكوبسون- التأسيس والاستدراك(شم)، ليونارد جاكسون، ترجمة: إبراهيم خليل، نزوى العمانية، ع10، 2007.
- بول دي مان بترجمة سعيد الغانمي، محمد أحمد البنكي، جريدة الأيام، البحرين، ع3424، 19 يوليو 1998.
- بيان الأطياف- أما وقد مات ماركس دريدا مازال حياً، نديم نجدي، دار الفارابي، بيروت، ط1، 1999.
- بيان من أجل الفلسفة، آلان باديو، ترجمة: مطاع صفدي، العرب والفكر العالمي، مركز الإنماء القومي، بيروت، ع12، 1990.
- ✓ البيانات، أدونيس وآخرون، تقديم: محمد لطفي اليوسفي، سيراس للنشر، تونس، 1995.
- بين الفلسفة والنقد، شكري محمد عياد، منشورات أصدقاء الكتاب، القاهرة، 1990.
- بين ماركس ونيتشه- سياسات التفكيك، كريستوفر نورس، ترجمة: رعد عبد الجليل جواد، آفاق عربية، بغداد، ع8، آب، 1990.

# (ت)

تاريخ الأفكار والعقل المنعكس- قراءة في ماهية العقل الفربي، ميشيل فوكو، ترجمة وتقديم: محمد شوقي الزين، الفكر العربي المعاصر، بيروت، ع102-.1998 ,103

- ✓ تاريخ الوعي- مقاربات فلسفية حول جدلية ارتقاء الوعي بالواقع، مونيس
   ✓ بخضرة، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2009.
- ✓ التاريخ والحقيقة لدى ميشيل فوضو، د. السيد ولد أباه، الدار العربية للعلوم،
   بيروت، ط2، 2004.
- ✓ تاريخية الفكر العربي الإسلامي، محمد اركون، ترجمة: مركز الإنماء
   ✓ القومي، بيروت، المركز الثقافي العربي، ط2، 1996.
- تأثير البنيوية في الفلسفة عند (دريدا)، جورج زيناتي، الفكر العربي المعاصر،
   ٢٠-٥، 1980.
  - ✓ تأسيس كتابة جديدة، أدونيس، مواقف، ع15، 1971.
- ✓ تأصيل النص- المنهج البنيوي لدى لوسيان غولدمان، محمد نديم خشفة، مركز
   الإنماء الحضاري، حلب، ط1، 1997.
- ✓ التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، أمبرتو إيكو، تـر وتقـديم: سعيد
   بنكراد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، وبيروت، ط1، 2000.
- ✓ التأويل/التفكيك- مدخل ولقاء مع جاك دريدا، هشام صالح، الفكر العربي
   المعاصر، بيروت، ع54- 55، 1988.
- ✓ تأويلات وتفكيكات- فصول في الفكر العربي المعاصر، محمد شوقي الزين،
   المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، وبيروت، ط1، 2002.
- ✓ التحليل الاجتماعي للأدب، السيديس، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،
   1970.
- ✓ التحليل البنيوي للرواية العربية من 1980 إلى 2000(أطروحة دكتوراه)، فوزية لعيوس غازي، جامعة القادسية، كلية ألآداب، بإشراف: د. عبد الإله أحمد، 2007.
- ✓ تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحداثية دراسة في نقد النقد،
   محمد عزام، اتحاد كتاب العرب، دمشق، 2003.
- ✓ تحليل الخطاب السردي- معالجة تفكيكية سيميائية مركبة لرواية (زقاق المدق)، عبد الملك مرتاض، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1995.

- التعليل السيميائي للخطاب الشعريء تحليل مستوياتي لقصبيدة شناشيل ابنة الحلبي، عبد الملك مرناض، دار الكتاب العربي، الجزائر، 2001.
- تحليل نص حسب المنهج الإنشائي: تودوروف، غراج بن حسين، الحياة الثقافية،
- التراث والحداثة- دراسات ومناقشات، د. محمد عابد الجابري، المركز الثقاية العربي، بيروت، والدار البيضاء، ط1، 1991.
- الترجمة (إلى العربية خصوصا) في بعض مسائلها المتصلة بالمنهج والدلالات: جهد ثقايظ ما بين خيانة.. وخيانة مضاعفة، عبد السلام بنعبد العالي، جريدة الحياة. لندن، ع11419، الثلاثاء 24 مايو 1994.
- الترجمة واغتيال الأصل، محمد بن عبد الله آل عبد اللطيف، جريدة الرياض، الرياض، ع10601، س34، 3 يوليو 1997.
- الترجمة والهرمينوطيقا، مصطفى العريصة، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، المغرب، ط1، 1999.
- تشريح النص- مقاربات تشريحية لنصوص شعرية معاصرة، د. عبد الله محمد الغذامي، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1987.
- تشريح النقد، نورثورب فراي، ترجمة وتقديم: محيي الدين صبحي، منشورات وزارة الثقافة، سورية، 2005.
- تطور المناهج الاجتماعية في النقد الأدبي، د. عبد الهادي الفرطوسي، الأديب العراقى، ع3، س2، تموز، 2006.
- التفاعل النصي- التناصية النظرية والمنهج، نهلة فيصل الأحمد، كتاب الرياض، مكتبة الملك فهد الوطنية، 1423هـ.
- التفسير، والتفكيك، والإيديولوجية، كريستوفر بطلر، ترجمة وتقديم: نهاد صليحة، قصول، القاهرة، مج5، ع3، أبريل - مايو - يونيو 1985.
  - التفكيك، جوناثان كلر، ترجمة: حسام نايل، فصول، مج11، شتاء 1993.
- التفكيلك- الأصول والمقولات، عبد الله إبراهيم، عيون المقالات، البيضياء، ط1، 1990.

- ✓ تفتكيك التفتيك- قراءة أولى، سامي مهدي، الموقيف الثقياية، دار الشوون
   الثقافية العامة، بغداد، ع6، 1996.
- ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
   ✓ انتفكيك علامات دريدا- اختراق المجهول قراءة في مخبوءات النص، عزيز توما،
- ✓ التفكيك- المركز واللعب، الطليعة الأدبية، بغداد، ع5- 6، 1990.
- ✓ تفكيك النظم المعرفية، رامان سلدن، آفاق عربية، بغداد، س17، مايس1992.
- ✓ التفكيك- نقد المركزية الغربية، جوناثان كلر ورامان سلدن وبول دي مان،
   ترجمة: سعيد الغانمي، آفاق عربية، بغداد، س17، مايس1992.
- ✓ التفكيك والاختلاف- جاك دريدا والفكر العربي المعاصر، أحمد عبد الحليم عطية، ضمن: الفكر العربي على مشارف القرن الحادي والعشرين، بإشراف: محمود أمين العالم، الكتاب الخامس والسادس عشر، يونيو- يوليو1995.
- ✓ التفكيك والاختلاف المرجأ (جاك دريدا)، عبد العزيز عرفة، الفكر العربي المعاصر، ع49، شباط 1988.
- ✓ التفكيكية- إرادة الاختلاف وسلطة العقل، عادل عبد الله، دار الحصاد للنشر والتوزيع والطباعة، سورية، ط1، 2000.
- ✓ التفكيكية- دراسة نقدية، بيبر ڨ. زيما، تعريب: أسامة الحاج، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 1996.
- ◄ التفكيكية في الخطاب النقدي العربي المعاصر، يوسف وغليسي، قوافل،
   النادي الأدبي، الرياض، ع9، س5، 1997.
- ✓ التفكيكيــة في العمــارة- دراســة وتحليــل للخلفيــة الشــكلية للعمــارة
   التفكيكية (رسالة ماجستير)، راسـتي عمـر، كليـة الهندســة، جامعـة بغـداد،
   2000.
- ✓ التفكيكية النظرية والتطبيق، كريستوفر نورس، ترجمة: رعد عبد الجليل جواد، دار الحوار، اللاذقية، ط2، 1996.
- √ التفكيكية- النظرية والممارسة، كريستوفر نوريس، ترجمة: د. صبري محمد حسن، دار المريخ للنشر، الرياض، 1989.

التفكيكية والبنيوية- النقد الدكراماتلوجي للعمليات السيميولوجية، علي بدر،
 الأقلام، بغداد، ع5-6، س32، 1997.

- ✓ التفكيكية والسيميولوجيا، ترجمة: مالك المطلبي، الشافة الأجنبية، دار
   الشؤون الثقاضية العامة، ع2، س25، يقداد، 2004.
- √ التفكيكية ومسائل أخرى، إبراهيم أصلان، جريدة الرياض، الرياض، الرياض، ع1574، مس36، 2 مارس2000.
- ✓ التفكيكية والنقاد الحداثيون العرب، علي الشرع، دراسات، الجامعة
   الأردنية، عمان، ع3، مارس 1989.
- ✓ تقنيات السرد الروائي في ضوء المنهج البنيوي، يمنى العيد، دار الفارابي، بيروت،
   ط1، 1990.
- ✓ التقنية- الحقيقة- الوجود، مارتن هيدجر، ترجمة: محمد سبيلا وعبد الهادي مفتاح، المركز الثقافي العربى، بيروت، 1995.
  - ✓ التقويضية، ميجان الرويلي، النص الجديد، السعودية، ع5، 1996.
- ✓ تكوين العقل العربي، د. محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة
   العربية، بيروت ط3، 1988.
- ✓ تلقي رولان بارت في الفكر العربي النقدي واللساني والترجمي: كتاب (لـذة النص) نموذجا، محمد خير البقاعي، عالم الفكر، الكويت، ع14، 1998.
  - ✓ تناقضات الحداثة العربية(شم)، د. كريم الوائلي.
- ✓ توقيع، حدث، سياق، جاك دريدا، ترجمة: فريق الترجمة بمركز الإنماء
   القومي، العرب والفكر العالمي، بيروت، ع10، ربيع 1990.

# **(ث)**

- √ الثابت والمتحول- الأصول، أدونيس، دار الفكر، بيروت، ط5، 1986.
- ✓ ثرثرة الحرية أم حرية الثرثرة علي حرب بين الاستثمار والاحتكار، ميجان الرويلي، النص الجديد، نيقوسيا، ع2، 1994.
- ✓ ثقافة الأسئلة، عبد الله الغذامي النادي الأدبي الثقافي جدة، السعودية، ط1،
   2000.

- ✓ ثلاثيات نقدية، د. عبد العزيز المقالع، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، ما ا، 2000.
- ✓ ثلاثية الرفض والهزيمة، محمود أمين العالم، دار المستثبل العربي، بيروت.
   1985.

# (8)

- ✓ جاك دريدا- اسلوب وكتابة- نواقيس المختلف، عبد العزيز بن عرفة، كتابات معاصرة، نيقوسيا، ع25، سبتمبر- أكتوبر1995.
- ✓ جاك دريدا- أطياف ماركس تخيم فوق أوروبا، شربل داغر، جريدة الحياة،
   لندن، ع211232، 14 نوفمبر 1993.
- ✓ جاك دريدا بين مشوار الحياة والتفكيك، مجدي عبد الحافظ، إبداع،
   القاهرة، ع2- 3، س18، فبراير- مارس2000.
- ✓ جاك دريدا فيلسوف فرنسا المشاغب، أحمد أبو زيد، العربي، التكويت،
   عا 291، فبراير 1983.
- √ جاك دريدا.. محاميا عن موميا أبو جمال وخطيباً ساخراً، وضباح شرارة، جريدة الحياة، لندن، ع11893، 14 سبتمبر1995.
  - ✓ جاك دريدا- المعارضة البرلمانية للبنيوية أو بغض الكتاب(شم)، نايف سلوم.
- ✓ جاك دريدا وتفكيك أدوات النقد، محمد نور الدين أفاية، جريدة الحياة،
   لندن، ع13113.
- ✓ جاك دريدا وفلسفة التفكيك، محمد علي الكردي، إبداع، القاهرة، س18،
   فبراير- مارس 2000.
- ✓ جاك دريدا وقضية الابتكار، محمد علي الكردي، جريدة أخبار الأدب،
   القاهرة، ع140، 17 مارس 1996.
- ✓ جاك دريدا ومغامرة الاختلاف، محمد حافظ دياب، نـزوى، أمانة عمان، ع23،
   2000.
  - ✓ جاك دريدا ونظرية التفكيك(ش.م)، س. رافيندران.

- ✓ جالك دريدا يحاضر عن الرباط عن: شارمع الع عندب وشاملات عن السياسة، محمد بنعيد القسادر، جريدة الاتحساد الاشستراد عي، المفرد، ع 467، الجمعة 21 يونيو1996.
- ✓ جاك لاكان اللغة... الخيالي والرمازي، مجموعة باحثين، إشاراف: مصاحلفي
  المستاوي، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2006.
- ✓ جدل العقل- حوارات آخر القرن، ريتشارد كيرني، ترجمة: إلياس فركوت وحنان شرايخة، المركز التقايم العربي، الدار البيضاء المرب، علا، 2005.
- ✓ جدلية الخفاء والتجلي- دراسات بنيوية في الشعر، كمال أبو ديب، دار العلم
   للملايين، بيروت، ط1، 1979.
- ✓ الجذور المعرفية والفلسفية للنقد الأدبي العربي الحديث والمعاصر، محمود أمين العالم، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، 1988.
- ✓ جماليات التجاور- أو تشابك الفضاءات الإبداعية، كمال أبو ديب، دار العلم
   للملايين، بيروت، ط1، 1997.
- ✓ جماليات ما بعد الحداثة(1) المنظومات الجمالية في عصر التحديث والحداثة،
   عبد الوهاب المسيري، جريدة الحياة، لندن، ع12076، 18 مارس1996.
- √ جماليات النص الأدبي- دراسات في البنية والدلالة، د. مسلم حسب حسين، دار السياب، لندن، ط1، 2007.
  - ✓ جولدمان والبنيوية التوليدية(شم)، منتدى اللسانيات.
- ✓ جيل النقاد العرب الحديث، ميجان الرويلي جريدة الرياض، الرياض، ع10412، س33، 1995.

# (8)

- √ الحداثة البعدية، مطاع صفدي، العرب والفكر العالمي، لبنان، ع6، ربيع1989.
- ✓ حداثة التخلف تجربة الحداثة، مارشال بيرمان، ترجمة: فاضل جتكر، مؤسسة عيبال، نيقوسيا، ط1، 1993.
- √ الحداثة- السلطة- النص، كمال أبو ديب، فصول، القاهرة، مج4، ع3، 1984.

#### المسادر والمراجع

- ✓ الحداثة وما بعد الحداثة، عبد الوهاب المسيري وفتحي التريكي، دار الفكر،
   دمشق، طا، 2003.
- ✓ حدود التأويل- فراءة عام مشروع أمبرتو إيدكو النقدي، وحيد بن بوعزيز، الدار العربية للعلوم، ناشرون، الجزائر، ط1، 2008.
- √ حدود النص الأدبي- دراسة في التنظير والإبداع، صدوق نور الدين، الدار البيضاء، المغرب، 1984.
- ✓ الحركة القومية والإبداع القصصي- محاولة دراسة سوسيولوجية للرواية العربية، بدر الدين عردوكي، ط1، 1979.
- ✓ حركية الإبداع- دراسات في الأدب العربي الحديث، خالدة سعيد، دار العودة، بيروت.
- ✓ حضور التفكيك، جابر عصفور جريدة الحياة، لندن، ع13443، الأربعاء، 29 ديسمبر 1999.
- ✓ حمى الأرشيف الفرويدي، جاك دريدا ترجمة: عدنان حسن، دار الحوار، سورية، ط1، 2003.
  - ✓ حوار أجرته آمال الجزائرية مع عبد الملك مرتاض، ع61، س14، 1985.
- ✓ حوار مع جاك دريدا ، كريستيان ديكامب ، الفكر العربي المعاصر ، بيروت ،
   ع18-18 ، فبراير- مارس 1982.
- √ حوار مع صلاح فضل، خيرة الشيباني، آفاق عربية، ع6، س12، حزيران1989.
- ✓ حوارات ونصوص، فوكو ودريدا وبلانشو، ترجمة: محمد ميلاد، دار الحوار، سورية، ط1، 2006.
- ◄ حول الهوية والاختلاف في الخطاب الجزائري المعاصر- بختي بن عودة نموذجا،
   عمر مهيبل، دراسات عربية، بيروت، ع5-6، س49، مارس- أبريل1998.

# (ġ)

- ✓ الخروج من التيه- دراسة في سلطة النص، د، عبد العزيز حمودة ، عالم المعرفة،
   الكويت، 2003.
  - ✓ خصام مع النقاد، مصطفى ناصف، النادي الأدبي الثقافي، جدة، ط1، 1991.

- الخطاب العربي المعاصر- دراسة تحليلية نقدية، د. محمد عابد الجابري، مرضز دراسات الوحدة العربية، بيروت، طأء، 1992.
- خطاب المتهج، عباس الجراري، منشورات السفير، محتناس، المغرب، طا،
   1990.
- ✓ الخطاب النقدي عند طه حسين، احمد بو حسن، دار التنوير للطباعة والنشر،
   لبنان، ط1، 1985.
  - √ الخطاب النقدي في مواجهة اللغة، عادل الشجاع، فصول، ع62، 2003.
- ✓ الخطاب والتأويل، نصر حامد أبو زيد، المركز الثقافي المربي، بيروت، والدار البيضاء، ط1، 2000.
- ✓ الخطيئة والتكفير- من البنيوية إلى التشريحية: قراءة نقدية لنموذج إنساني
   معاصر، كتاب النادي الأدبى الثقافي، السعودية، ط1، 1985.
- ✓ خواء الآمال التتويرية والعدمية تدق الأبواب، خميس بو غرارة، نزوى، ع26٠
   عمان، أبريل2001.
- ✓ الخيالي. الرمزي. الواقعي، كاترين كليمان، ترجمة: مصطفى كمال، بيت الحكمة، ملف: جاك لاكان، الدار البيضاء، ع8، 1998.

#### (5)

- ✓ دائرة الإبداع- مقدمة في أصول النقد، شكري محمد عياد، دار إلياس
   العصرية، القاهرة، 1986.
  - ◄ درجة الوعي في الكتابة، نجيب العوفي، دار النشر المغربية، 1980.
- √ درس السيميولوجيا، رولان بارط، ترجمة: عبد السلام بنعبد العالي، تقديم: عبد الفتاح كيليطو، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء المغرب، ط2، 1986.
- دروس في الألسنية العامة، فردينا ندي سوسير، تعريب: صالح القرمادي، محمد
   الشاوش، محمد عجينة، الدار العربية للكتاب، طرابلس، 1995.
- دريدا- التحليل النفسي يقاوم، إليزابيث رودينسكو، ترجمة: كاميليا صبحي،
   إبداع، ع2-3، س18، فبراير- مارس2000.
- .-- ي بريدا: الترجمة- الكتابة. النص الشبح والنص الإيقونة، مصطفى الحسناوي، حريدا: الترجمة- الكتابة. النص الشبح والنص الإيقونة، مصطفى الحسناوي، كتابات معاصرة، بيروت، مج7، ع25، سبتمبر أكتوبر 1995.

the state of the s

The second secon

- ◄ دريدا عربها- فراءة النفستيك في المحكر النقدي العربي، محمد أحمد البنكي،
   ◄ دريدا عربها- فراءة النفستيك في المحكر النقدي العربي، محمد أحمد البنكي،
   الموسمة المرسة للدراسات والنشر، دار العارس، الأردن، ملا، 2005.
- موسسه بمرسه مصر المحكيمة الاختلاف، عبد العزيز بن عرفة، كتابات المديدا في سعلور- موجر للمحكيمة الاختلاف، عبد العزيز بن عرفة، كتابات المحكوبر 1995.
- مماصدره، بيموسيد، على المستخدم المساهرة، س18، ع2- 3، فيرايسر- المساهرة، س18، ع2- 3، فيرايسر- المستخدم المستخدم
  - ✓ دریدا ونظریة التفحییك، س. راهیندران(شم)، اهق للثقافة.
- ريدا مفكك الميتافيزيقا(1-2)(2 2)، عبد الله جناحي، جريدة الأيام، البحرين، ع4098، 23 مايو2000.
- √ دفاع عن المثقفين، جان بول سارتر، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الآداب، لبنان، ط1، 1973.
- ✓ الدلالات المفتوحة- مقاربة سيميائية في فلسفة العلامة، أحمد يوسف، منشورات الاختلاف، بيروت، والدار البيضاء، ط1، 2005.
- ✓ دليل الناقد الأدبي، د. ميجان الرويلي و د. سعد البازعي، المركز الثقافي
   العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط3، 2002.
- ✓ دور المثقفين في التحولات الاجتماعية، أفرام داود بشير، رسالة ماجستير، كلية
   القانون والسياسة، جامعة بغداد، 1979.

# (3)

- ✓ النات عينها كآخر، بول ريكور، ترجمة: د. جورج زيناتي، مركز دراسات الوحدة العربية، لبنان، ط1، 2005.
  - ✓ ذاكرة الشعر، علال الحجام، شؤون أدبية، الإمارات، ع16، س5، 1991.
- ✓ النااكرة المفقودة- دراسات نقدية، إلياس خوري، مؤسسة الأبحاث العربية،
   لبنان، ط1، 1982.

# **(y)**

الرؤى المقنعة- نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي، كمال أبو ديب، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1986.

- رؤيا العصر الغاضب مقالات عي الشعر، عاجه صالح السامرائي، دار المثارمة، بيروت، طا، 1982.
  - الرؤية البيانية عند الجاحظ، إدريس بلعليح، دار الثقافة، 1984.
  - رؤية العالم- مدخل إلى البنيوية التكوينية(شم)، د. جميل حمداوي،
  - رؤية العالم- مقاربة أولية في سوسيولوجيا النس (شم)، عبد الرضا جبارة،،
  - ربيع الفكر اليوناني، عبد الرحمن بدوي، مطبعة الاعتماد، مصر، 1943.
- رحلات داخل الفلسفة الغربية، د. جورج زيناتي، دار المنتخب العربي، بيروت،
- رسائل الإمام علي(عليه السلام)- دراسة بنيوية تكوينية(رسانة ماجستير). عهود ثعبان يوسف الأسدي، جامعة بابل، كلية التربية، بإشراف: د. قيس حمزة
- رسالة في اللاهوت والسياسة، باروخ سبينوزا، ترجمة: حسن حنفي، مراجعة: فؤاد زكريا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1971.
- رواج التفكيكية في التجرية النقدية المعاصرة- عرض ونقد، د. بشير تاوريريت، الموقف الأدبي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ع436، 2007.
- الروايـة المغربيـة ورؤيـة الواقـع الاجتمـاعي- دراسـة بنيويـة تكوينيـة، حميـد لحميداني، دار الثقافة، ط1، 1985.
- الرواية والإيديولوجيا في المغرب العربي، سعيد علوش، دار الكلمة للنشر،
- الريادي والهامشي- تفكيكية المختلف، إلياس لحود، كتابات معاصرة، مج7، ع25، سبتمبر- أكتوبر1995.

(i)

✓ زمن الشعر، أدونيس، دار العودة، بيروت، ط2، 1978.

# (m)

 ✓ السجال بين الدكتورين (حمودة) و(عصفور) معركة خاسرة للطرفين، شوقي بغدادي، جريدة أخبار الأدب، القاهرة، ع291، 7 فبراير 1999.

- ✓ سحر الموضوع- عن النقد الموضوعاتي في الرواية والشعر، حميد لحمداني، الدار البيضاء، دراسات سال، 1990.
  - ٧ السرد النسائي ورؤية العالم (شم)، عبد النور إدريس.
- استرد الساسي وروي المراب المستقبل ومفعول القراءة)، عبد الله محمد
   ✓ سلطان مملكة النص(فعل القارئ المستقبل ومفعول القراءة)، عبد الله محمد
   الغذامي، كتابات معاصرة، لبنان، ع21، مج6، 1994.
- ✓ سوسيولوجيا الآداب عند لوسيان غولدمان، عبد السلام بنعبد العالي، الأقلام المغربية، ع4، 1977.
- ✓ سوسيولوجيا الرواية السياسية، صالح سليمان عبد العظيم، الهيئة المصرية
   للكتاب، ط1، 1998.
  - ✓ سياسة الشعر، أدونيس، دار الآداب، بيروت، ط1، 1985.

# (ش)

- ✓ الشاعرية- نظرية عامة لـ(الأدب) أم نظرية محدودة لـ(النص)؟، محمد جمال باروت، ضمن الملتقى الأدبي الرابع لمجلس التعاون لـدول الخليج العربية، الكويت، من 12 إلى 14 ديسمبر 1995.
- √ الشعر والوجود- دراسة فلسفية في شعر أدونيس، عادل ضاهر، دار المدى للثقافة والنشر، سورية، ط1، 2000.
  - ✓ الشعرية العربية، أدونيس، دار الآداب، بيروت، 1984.
- ✓ الشكلانية الروسية، فيكتور ايرليخ، ترجمة: الولي محمد، المركز الثقاية
   العربي، بيروت، ط1، 2000.

#### (co)

- ✓ صدمة الحداثة، أدونيس، دار العودة، بيروت، ط1، 1978.
- ✓ الصهيونية والنازية ونهاية التاريخ، عبد الوهاب المسيري، دار الشروق، القاهرة،
   مذ1، 1997.
- ✓ صور دریدا- ثلاث مقالات عن التفکیك، جایتریا سبیفاك و کریستوفر توریس، اختیار و ترجمة: حسام نایل، مراجعة و تقدیم: ماهر شفیق فرید، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2002.

- ✓ صورة المنهج الحديثة في نقد الشعر من خلال بعض النماذج الأصفاديمية، ضياء خضير، ضمن: بحوث المربد الثالث عشر، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1998.
  - ٧ الصوفية والسريالية- المختلف والمؤتلف، ادونيس، دار الساهي، 1991.
- ✓ صيدلية أفلاطون، جاك دريدا، ترجمة: كاظم جهاد، دار الجنوب للنشر والتوزيع، تونس، ط1، 1988.

# (d)

- ✓ طرابيشي والجابري: مَنْ ينفي مَنْ؟، علي حرب، جريدة الحياة، لندن،
   ع12495، الجمعة 16 مايو 1997.
  - ✓ الطريق إلى المعرفة، د. أحمد أبو زيد، كتاب العربي، الكويت، ط1، 2001.
     ﴿ظ)
- ✓ ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب- مقاربة بنيوية تكوينية، محمد بنيس، دار
   العودة، لبنان، ط1، 1979.

# (ع)

- ✓ العالم غير مناسب- قراءة لغياب ألتوسير، جاك دريدا، ترجمة: بختي بن عودة،
   ڪتابات معاصرة، بيروت، ع19، مج5، أغسطس- سبتمبر 1993.
- ✓ عبد الكبير الخطيبي في مدينته الجديدة، كاظم جهاد، اليوم السابع،
   نيقوسيا، الاثنين 6 أغسطس 1990.
- ✓ عبد الله الغذامي مشروعه النقدي يتكوكب حول عشر سنوات وعشرة كتب،
   حوار أجراه معه: عبد الله السمطي، جريدة الرياض، الرياض، ع10328،
   س33، الخميس3 أكتوبر 1996.
- ✓ عبد الملك مرتاض ومصطلحه المضطرب، محمد أحمد البنكي، جريدة الأيام،
   البحرين، ع3963، 9 يناير 2000.
- ✓ عذابات دريدا في صحبة كمال أبو ديب وعبد العزيز حمودة: كيف يصنع العرب
   آخرهم النقدي؟، محمد أحمد البنكي، جريدة الأيام، البحرين، ع1336، 17 مايو 1998.

- ✓ العربي بين اسمه وحقيقته- أو نقد العقل الوحدوي، على حرب، عالم الفكر، مج26، ع3- 4، ينابر- مارس- ابريل1998.
- عرض كتاب التفكيك النظرية والتطبيق، تاليف كريستوفر نوريس، سمية
- سعد، فصول، القاهرة، مع4، ع4، يوليو- أغسطس- سبتمبر 1984. عصر البنيوية من ليضي شتراوس إلى فوكو، أديث كيرزويل، ترجمة: جابر
  - عصفور، دار آفاق عربية، ط1، 1985.
- عظمة الفلسفة، كارل ياسبرس، ترجمة: عادل العوا، دار منشورات عويدات، ئېنان، ط.2، 1980.
  - العقل والحرية، فتحي التريكي، دار تبر الزمان، تونس، ط1، 1998.
- على هامش معركة المرايا النقدية، محمود أمين العالم، جريدة أخبار الأدب، القاهرة، ع288، 17 يناير1999.
- علم اجتماع الأدب، سيد بحراوي، الشركة المصرية العامة للنشر، ط1، 1992.
- علم اللغة العام، فردينان دي سوسور، ترجمة: د. يوبيل يوسف عزيز، مراجعة: د. مالك المطلبي، بيت الموصل، 1988.
- العلمانية تحت المجهر، عبد الوهاب المسيري وعزيز العظمة، سلسلة: حوارات لقرن جديد، دار الفكر المعاصر، بيروت - دمشق، ط1، 2000.
- العلوم الإنسانية والفلسفة، لوسيان غول دمان، ترجمة: د. يوسف الأنطكي، مراجعة: د. محمد برادة، المجلس الأعلى للثقافة، 1996.
- العمى والبصيرة- مقالات في بلاغة النقد المعاصر، بول دي مان، ترجمة: سعيد الغانمي، منشورات المجمع الثقافي، الإمارات العربية المتحدة، ط1، 1995،
  - عن البنيوية التوليدية، جابر عصفور فصول، مج1، ع2، يناير 1981.
- عن هوية الفكر النقدي عند فوكو، عبد الرزاق الدواي، دراسات عربية، ع11- 12- 13، سبتمبر- أكتوبر 1992.

- ✓ فاتحة لنهايات القرن، أدونيس، دار العودة، بيروت، 1980.
- فاعلية القارئ في إنتاج النص- المرايا اللامتناهية، عبد الكريم درويش، الكرمل، ع3، ربيع2000.

- ٧ فايدروس، أفلاطون، ترجمة: أميرة حلمي مطر، دار الثقافة، القاهرة، 1980.
- ✓ فرديناند دي سوسير- أصول النسانيات الحديثة وعلم العلامات، جونثان كلر،
   ترجمة: عـز الـدين إسماعيل، المكتبة الأكاديمية، الدقي، الشاهرة، طا،
   2000.
  - ✓ فرويد وغير الأوروبيين؛ إدوارد سعيد، دار الأداب، بيروت، 2004.

and the second

- ✓ فضاء التفكيك-التفكيك ممارسة سياسية لتقويض البنى السياسية، حسام أبو أصبع، جريدة الأيام، البحرين، ع2975، 26 أبريل 1997.
- ✓ فضاء التفكيك- مركزية الصوت/مركزية العقل، حسام أبو أصبع، جريدة الأيام، البحرين، ع2961، 2 أبريل 1997.
- ✓ فضاء النص الروائي- مقاربة بنيوية تكوينية في أدب نبيل سليمان، محمد عزام،
   دار الحوار، اللاذقية، ط1، 1996.
- ✓ فقه الفلسفة (1) الفلسفة والترجمة، طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي،
   الدار البيضاء، بيروت، ط2، 2002.
- ✓ الفكر الإسلامي- نقد واجتهاد، محمد أركون، ترجمة: هاشم صالح، دار
   لافوميك، الجزائر، 1993.
- ✓ الفكر الأصولي واستحالة التأصيل- نحو تاريخ آخر للفكر الإسلامي، محمد
   أركون، ترجمة وتعليق: هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، ط3، 2007.
- ✓ الفكر البري، كلود ليفي شتراوس، ترجمة: نظير الجاهل، المؤسسة الجامعية
   للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، 1987.
- ✓ الفكر الفرنسي المعاصر، إدوار موروسير، ترجمة: عادل العوا، منشورات عويدات، بيروت- باريس، ط1، 1987.
- √ الفكر الفلسفي اليهودي المعاصر، عبد الستار الراوي، دراسات فلسفية، ع2، 2000.
- ✓ الفلسفة الألمانية والتصوف اليهودي، يورجن هابرماس، ترجمة: نظير جاهل،
   المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1995.
- رسر المرتبين عند دريدا، د. محمد سالم سعد الله، الموقف الأدبي، اتحاد الكانف الموقف الأدبي، اتحاد الكانف الموقف الأدبي، المحاد الكتاب العرب، دمشق، ع417، س35، كانون الثاني2006.

- ✓ فلسفة نيتشه، أوينن فنك، ترجمة: إلياس بديوي، وزارة الثقافة، دمشق، 1984.
- ✓ فلسفة هيجل، ولترترنس ستيس، ترجمة: إمام عبد الفتاح، دار الثقافة،
   القاهرة، 1980.
- ✓ الفلسفة والأدب، أ. فيلبس كريفيشز، ترجمة: ابتسام عباس، دار الشوون
   الثقافية العامة، بغداد، طأ، 1989.
- ✓ فن الشعر، أرسطو طاليس، ترجمة: شكري محمد عياد، دار الكاتب العربي،
   القاهرة، 1967.
- ✓ في البنيوية التركيبية- دراسة في منهج لوسيان غولدمان، د. جمال شحيد، ابن
   رشد للطباعة والنشر، ط1، 1982.
- ✓ في التعالى النصب والمتعاليات النصبة، محمد الهادي المطوي، المجلة العربية
   للثقافة، س16، ع32، تونس، 1997.
- ✓ ي سبيل موسوعة فلسفية، د. مصطفى غالب، دار ومكتبة الهلال، بيروت،
   1979.
- ✓ في الكتابة والتجرية، عبد الكبير الخطيبي، ترجمة: محمد برادة، دار العودة،
   بيروت، ط1، 1980.
- ✓ في معرفة النص- دراسات في النقد الأدبي، يمنى العيد، دار الآفاق الجديدة،
   بيروت، ط2، 1984.
- √ ين مناهج تحليل الخطاب السردي، عمر عيلان، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2008.
- ◄ يضمن الدراسة الأسلوبية، محمد عبد الهادي الطرابلسي، ضمن: اللسانيات واللغة العربية، تونس، مركز الدراسات والأبحاث الاقتصادية والاجتماعية، 1981.
- √ ي نظرية الأدب، د. شكري عزيز الماضي، دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان، ط1، 1986.
- ✓ في نظرية الأدب عند العرب، حمادي صمود، النادي الأدبي الثقافي، جدة،
   1990.

- في النقيد والنقيد الالسيني- مختارات أردنية ودراسات نقدية، د. إبراهيم خليل، منشورات أمانة عمان الحكيرى، الأردن، 2002.
- الفيلسوف الفرنسي ولد في الجزائر وغادرها شاباً ولم يتعلم العربية، جاك دريدا: ثقافة التفدكيك تختلف من بليم إلى آخير، منس طلبة، جريدة الحبياة، لنبدن، ع13506، 3 مارس 2000.
- الفينومينولوجيا عند هوسرل- دراسة نقدية على التجديد الفلسفي المعاصر، سماح رافع محمد، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1991.

- القارئ المختلف- تشريح المفهوم، عبد الله الغذامي، النص الجديد، السعودية، .1996 ، 5۶
- القاموس المحيط، لمجد الدين الفيروز آبادي، دار المامون، ط4، 1357هـ-1938م.
- قراءات في الأدب والنقد- دراسة، د. شجاع مسلم العاني، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999.
- قراءات في المصطلح، ناطق خلوصى، الموسوعة الثقافية، دار الشوون الثقافية العامة، بغداد، ط1، 2008.
- القراءة بين قيود النظرية وحرية التلقى، عبد الملك مرتاض، تجليات الحداثة، معهد اللغة العربية وآدابها، جامعة وهران، الجزائر، ع4، جوان 1997.
- القراءة تقوم بالقراءة، هيليس ميلر، ترجمة: سهيل نجم، الثقافة الأجنبية، ع3، وزارة الثقافة والإعلام، العراق، س19، 1998.
- قراءة جديدة لتراثنا النقدي، ندوة، جابر عصفور وآخرون، النادي الأدبي الثقايين، جدة، مج1، 1990.
- قراءة اللامقروئية عند بول دي مان، هيليس ميلر، الطليعة الأدبية، ع5-6، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1990.
- قراءة لمفهوم التمركز العرقي الغربي بين ليفي شتراوس ودريدا، كاظم جهاد، الوحدة، ع4، 1985.

- ◄ القسراءة النسسةية- سسلطة البنيسة ووهسم المحايشة، أحمسد يوسسف، منشسوراتُ الاختلاف، الجزائر، دلم1، 2007.
- ✓ قدراءة نقدية في الفحك العربي المعامدر- دروس في الهرمينيوطيف التاريخية,
   محمود إسماعيل، مصر العربية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 1998.
  - ✓ القراءة وقراءة القراءة، عبد الملك مرتاض، علامات، ج15، م4، مارس 1995
- ✓ قربن التضوق دكمال أبو ديب 1-2، معمد أحمد البنكي، جريدة الأيام.
   البحرين، ع1820، الأحد 27 فبراير 1994.
- ✓ القصيدة المغربية المعاصرة- بنية الشهادة والاستشهاد، عبد الله راجع، منشورات دار عيون المغربية، ط1، 1987.
- ✓ قضايا في نقد العقل الديني- كيف نفهم الإسلام اليوم؟، محمد أركون، ترجمة وتعليق: هاشم صالح، دار الطليعة، بيروت، ط3، 2004.
- ✓ قضايا نقدية ما بعد بنيوية، ميجان رويلي، النادي الأدبي، الرياض، ط1،
   1996.
- ✓ قضية البنيوية- دراسة ونماذج، د. عبد السلام المسدي، المطبعة العربية، ط1،
   1991.
- ✓ القطط لشارل بودلير- دراسة رومان جاكبسون وكلود ليفي شتراوس، ترجمة:
   مى عبد الكريم، الثقافة الأجنبية، ١٤، س18، 1997.
- ✓ قلق التأثر- نظرية في الشعر، هارولد بلوم، ترجمة: عابد إسماعيل، دار الكنوز
   الأدبية، بيروت، ط1، 1998.
- ✓ القول الفلسفي للحداثة، هبرماس، ترجمة: فاطمة الجيوشي، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، ط1، 1995.
  - ✓ قوة بلا ذاكرة (شم)، عابد خزندار.

### (납)

- √ كارل ماركس، فالديمير ايليتش لينين، دار الرواد المزدهرة، بغداد، 2008.
- ✓ كتاب أحادية اللغة لدى الآخر جاك دريدا يدافع عن التخالط والتلوث، إلا يقد لغة يعتبرها وعداً مستمراً، شريل داغر، جريدة الحياة، لندن، ع12373، الأحد 12 يناير 1997.

- حتابة كأنها الحركة، عبد الملك مرتاض، المنهل، السعودية، ع517، يوليو،
   1994.
- ✓ الكتابة والاختلاف، جاك دريدا، ترجمة: كاظم جهاد، تقديم: محمد علال سيناصر، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1988.
- ✓ الكتابة والتناسخ- مفهوم المؤلف في الثقافة العربية، عبد الفتاح كيليطو،
   ترجمة: عبد السلام بنعبد العالي، المركز الثقافي العربي، لبنان، المغرب، ط1،
   1985.
  - ✓ كلام البدايات، أدونيس، دار الآداب، بيروت، 1989.
- ✓ الكلمات والأشياء، ميشيل فوكو، ترجمة: مطاع صفدي وآخرون، مركز
   الإنماء القومي، بيروت، 1990.
- ✓ حمال أبو ديب، حوار أجراه: عبد الله السمطي، جريدة الرياض، ع4، نوفمبر
   1993.

## (d)

- ✓ لذة النص، رولان بارت، ترجمة: فؤاد الصفا والحسين سبحان، دار توبقال،
   الدار البيضاء، ط1، 1988.
- ✓ لذة النص، رولان بارت، ترجمة: محمد البكري والعربي الهروشي، الدار البيضاء، 1986.
- ✓ لذة النص، رولان بارت، ترجمة: محمد خير البقاعي ومحمد الرفرافي، مجلة
   العرب والفكر العالمي، ع10، ربيع 1990.
- ✓ لذة النص، رولان بارت، ترجمة: د. منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري،
   حلب، سورية، ط1، 1992.
- ✓ لسان العرب، ابن منظور، تحقيق: عبد الله علي الكبير وآخرين، دار المعارف،
   القاهرة، د.ت.
- ✓ لعقلانية ساخرة، عبد السلام بنعبد العالي، دار توبقال النشر، الدار البيضاء،
   ✓ المغرب، ط1، 2004.

- ✓ لغات وتفكيكات في الثقافة العربية- لقاء الرباط مع جاك دريدا، جاك دريدا،
   ✓ ترجمة: عبد الكريم الشرقاوي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1،
   1998.
- اللغة الثانية- في إشكالية المنهج والنظرية والمصطلح في الخطاب النقدي العربي العديث، هاضل ثامر، المركز الثقافي العربي، لبنان، المغرب، ط1، 1994.
- √ اللغة والتفسير والتواصل، د. مصطفى ناصف، سلسلة عالم المعرفة، التعويت، 1990.
- √ اللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوجود، عبد الوهاب المسيري، دار الشروق، القاهرة، ط2، 2006.
  - ✓ لوسيان غولدمان- الفكر والمنهج(شم)، أمير اسكندر.
  - ✓ لويس التوسير قاربًا لماركس (شم)، عبد الوهاب شعلان.

# (a)

- ✓ ما بعد البنيوية- أزمة العقل والعقلانية الأوروبية: مواجهة صاخبة بين الفكر الفرنسي والفكر الألماني، هاشم صالح، الفكر العربي المعاصر، ع40، يوليو— أغسطس 1986.
- √ ما بعد الحداثة- دراسة في المشروع الثقافي الغربي، د. باسم علي خريسان، دار الفكر، دمشق، ط1، 2006.
- ✓ ما بعد اللامنتمي، كولون ولسون، ترجمة: يوسف سرور وعمر يمق، دار
   الآداب، لبنان، ط5، 1981.
- ✓ ما الشعر؟ جاك دريدا، ترجمة: محمد بنيس، جريدة الحياة، لندن، ع11827،
   الاثنين 10 يوليو 1995.
- ◄ ما الفلسفة، مارتن هيدغر، ترجمة: محمود رجب، دار الثقافة العامة، القاهرة،
   1974.
- ✓ ما الميتافيزيقا- ما الفلسفة، مارتن هيدجر، ترجمة؛ فؤاد كامل ومحمد رجب، مراجعة؛ عبد الرحمن بدوي، دار الثقافة، القاهرة، ط1، 1974.
- √ ما هو النقد؟، بول هيرنادي، ترجمة: سالافة حجاوي، دار الشؤون التقافية العامة، بغداد، ط1، 1989.

ما وراء المنهج" تحيزات النقد الأدبي الغربي، مسعاء البازعي، الدار العربية للعلوم

الإنسانية، الكويت، جامعة الكويت، مع10، ربيع (109)

- مئة عام من الفكر النقدي، سعيد الغانمي، دار المدى، دمشق، دارا، 1001. المؤثرات الأجنبية في النقد العربي الحديث نماذج تطبيقية، عبد النبي اسطيف،
  - المؤلف كفضاء بيوغرافي (شم)، ميشيل كونتا.
- المادية الديالكتيكية وتاريخ الأدب والفلسفة، لوسيان غولدمان، ترجمة: نادر ذكرى، دار الحداثة، لبنان، ط1، 1981.
- ماذا عن غد؟- محاورة، جاك دريدا- إليزابيث رودينيسكو، ترجمة: سلمان حرفوش، دار كنعان، دمشق، ط1، 2008.
- مارتن هايدغر نقد العقل الميتافيزيقي- قراءة أنطولوجية للتراث الغربي، د، علي الحبيب الفريوي، دار الفارابي، بيروت، ط1، 2008.
- الماركسية وفلسفة اللغة، ميخائيل باختين، ترجمة: محمد البكري ويمنى العيد، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1986.
- الماركسية والفن- مدخل إلى الواقعية الاشتراكية، إبراهيم فتحي،مكتبة مصر، القاهرة، 1963.
- الماركسية والنقد الأدبي، تيري إيجلتون، ترجمة: جابر عصفور، منشورات دار عيون المغربية، ط2، 1986.
- ماركيوز أو فلسفة الطريق المسدود، محمود أمين العالم، دار ألآداب، بيروت، ط1، 1972.
- الماضي تجرية تاريخية ينبغي ألا نضخ فيها رغباتنا، عبد الله إبراهيم، حوار علي الديري، الرافد، الشارقة، ع50، 2001.
- مايو 1968 طريق إلى الأصولية، د. منى أبو سنه المنار، ع36، كانون أول 1987. مبادئ في علم الأدلة، رولان بارت، تعريب: محمد البكري، دار الشؤون الثقافية
- المثقف والسلطة- دراسة في الفكر الفلسفي الفرنسي المعاصر، محمد الشيخ،
  - تقديم: سالم يفوت، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1991.

the second of the second of the second

- مجهول البيان، محمد مفتاح، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط.١،
- محاضرات في الألسنية العامة، فردينان دي سوسور، ترجمة: يوسف غازي ومجيد النصر، منشورات دار نعمان للثقافة، بيروت، ط1، 1984. محاورات مع النشر العربي، مصطفى ناصف، سلسلة عالم المعرفة، الكويت،
- محاولة في أصل اللغات، جان جاك روسو، ترجمة: محمد محجوب، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1986.
- محمد مندور وتنظير النقد العربي، محمد برادة، دار الآداب، لبنان، ط1،
- محنة الوجود- دراسة مقارنة بين هيدجر وبدوي (شم)، د. محمد سالم سعد الله.
- محور التقويض.. أم تقويض المحور، سعد البازعي، النص الجديد، ع5، 1996.
- مداخل نقدية معاصرة إلى دراسة النص الأدبي، محمود الربيعي، عالم الفكر، الكويت، م23، ع1-2، 1994.
- مدارات نقدية في إشكالية النقد والحداثة والإبداع، فاضل ثامر، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1989.
- مدخل إلى الإثنولوجيا، جاك لومبار، ترجمة: حسن قبيسي، المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء، ط1، 1997.
- مدخل إلى الفلسفة الظاهراتية، د. أنطوان خوري، التنوير للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1984.
- مدخل إلى فلسفة جاك دريدا- تفكيك الميتافيزيقا واستحضار الأثر، سارة كوفمان وروجي لابورت، ترجمة: إدريس كثير وعز الدين الخطابي، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط1، 1991.
- مدخل إلى قراءة دريدا في الفلسفة الغربية بما هي صيدلية أفلاطونية ، كاظم جهاد، فصول، القاهرة، مج11، ع4، شتاء 1993.
- مدخل في قراءة الحداثة، عبد الملك مرتاض، كتاب الرياض، ع61-62، يناير-فبراير 1999

- المناهب الأدبية المستسبري مية فرنساء فيليمه فلان تيفيهم منشهدات مواعدات Entra property
- ٧ المذاهب الأدبية لدى الفرب، عبد الرزاق الأصفر، اتحاد العناب العرب، ١٥٥٥. المناهب الفصكرية الحديشة والعمارة بحث يخ منساهج النقد المعماري ارسسالة ماجستير)، يتار حسن جدو، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1993.
- المناهب النقدية الحديثة- مدخل فلسفي، د. محمد شبل العشوم، الهنة
- المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، د. عبد العزيز حمودة، عالم المعرفة،
- مرحلة المرآة وتشكل الأنا، جان ميشال بالميي، ترجمة: مصطفى كمال، بيت الحكمة، هلف: جاك لاكان، الدار البيضاء، ع8، 1988.
- ✓ المركزية الغربية- إشكالية التكون والتمركز حول البذات، د.عبد الله إبراهيم، المركز الثقافي العربي، بيروت، والدار البيضاء، ط1، 1997.
- مسارات فلسفية، مجموعة مؤلفين، ترجمة: محمد ميلاد، دار الحوار، سورية،
  - مساهمة في نقد النقد الأدبي، نبيل سليمان، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1983.
- المسرح بين الفن والفكر، د. نهاد صليحة، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، والهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1985.
- المسرح بين النظرية الدرامية والنظرة الفلسفية، نهاد صليحة، فصول، مج5، 4، يوليو- أغسطس- سبتمبر1985.
- مسوغات القراءة في الثقافة العربية المعاصرة- خطاب النقد وجامع النص (شم)، د، عبد القادر عبو،
- المسيح الأمريكي الصهيوني، رضا هالال، العصور الجديدة، دار العصور الجديدة، القاهرة، ع3، 1999.
- مشكلة الأخلاق في بنيوية كلود ليفي شتراوس، مارك هينري، ترجمة: مركز الإنماء القومي، العرب والفكر العالمي، بيروت، ع9، 1990.

with the state of the same of

- ◄ مشكلة البنية- او اضواء على البنيوية، د. زكريا إبراهيم، مكتبة مصر، دار
   مصر للطباعة، د.ت.
- المصطلح النقدي، د. عبد السلام المسدي، مؤسسات عبد الكريم بن عبد الله المصطلح النقدي، د. عبد السيلام المسدي، مؤسسات عبد الله النشر والتوزيع، تونس، د. ت.
- سسر وسوري، برسي الحديثة دراسة ومعجم إنجليزي/عربي، د. محمد عناني، المسطلحات الأدبية الحديثة دراسة ومعجم إنجليزي/عربي، د. محمد عناني، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1996.
- مصطلحات النقد العربي السيمياءوي- الإشكائية والأصول والامتداد (شم)، د. مولاي على بوخاتم.
- ◄ المطابقة والاختلاف- بحث في نقد المركزيات الثقافية، د. عبد الله إبراهيم،
   المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 2004.
- ✓ معجم الدلائلية، التهامي الراجي الهاشمي، اللسان العربي، ع25، الرياط،
   1985.
- ✓ المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والإنكليزية واللاتينية، د. جميل صليبا، منشورات ذوي القربى، إيران، ط1، 1385.
- ✓ المعجم الفلسفي المختصر- رؤية ماركسية، ترجمة: توفيق سلوم، دار التقدم،
   موسكو، الاتحاد السوفيتي، 1986.
- ✓ معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، د. سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني،
   بيروت، ط1، 1985.
- ✓ معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مجدي وهبة وكامل المهندس،
   مكتبة لبنان، بيروت، ط2، 1984.
  - ✓ المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون، دار الفكر، بيروت، د.ت.
- ✓ معرفة الآخر-مدخل إلى المناهج النقدية الحديثة، عبد الله إبراهيم وآخرين،
   المركز الثقافي العربى، بيروت، ط1، 1990.
- ✓ المعرفة والسلطة- مدخل لقراءة فوكو، جيل دولوز، ترجمة: سالم يفوت،
   المركز الثقافي العربي، لبنان، ط1، 1987.
- ✓ المعنى الأدبى من الظاهراتية إلى التفكيكية، وليم راي، ترجمة: د. يوئيل يوسف عزيز، دار المأمون، وزارة الثقافة والإعلام، العراق، ط1، 1987.

- المعنى والكلمات، سعيد الغانمي، الموسنوعة السبغيرة، دار الشؤون الثقافية،
- مغامرة المنطق البنيوي- البنيوية كما هي ١، إبراهيم محمود، مركز الأبحاث والدراسات الاشتراكية في العالم العربي، دمشق، ط1، 1991.
- مفاتيح لقراءة جاك دريدا، د. ناصر حلاوي، الطليعة الأدبية، ع5-6، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1990.
- ٧ مفاهيم حداثة الشعر العربي في القرن العشرين، سامر فاضل، رسالة ماجستير، جامعة بابل/كلية التربية، بإشراف: د. قيس حمزة الخفاجي، 2005.
- ✓ مفهوم الكتابة عند جاك دريدا- الكتابة والتفكيك، محمد علي الكردي، فصول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ع2، 1995.
- المفهوم المادي للمسالة اليهودية، إبراهام ليون، تقديم: أرنست ماندل، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط2، 1973.
  - مقابلة مع شتراوس، الفكر العربي المعاصر، ع6- 7، 1980.
- مقابلة مع هابرماس- حوار، الفكر العربي المعاصر، ع70-71، نوفمبر- ديسمبر .1989
- مقاربات في الحداثة وما بعد الحداثة- حوارات منتقاة من الفكر الألماني المعاصر، محمد الشيخ وياسر الطائري، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1996.
- مقالات ضد البنيوية، جون هال، ووليام بويلوور، وليامز شوبان، ترجمة: إبراهيم خليل، دار الكرمل للنشر والتوزيع، الأردن، ط1، 1986.
- مقدمة في نظريات الخطاب، ديان مكدونيل، ترجمة: د. عز الدين إسماعيل، المكتبة الأكاديمية، القاهرة، 2001.
- مقدمة في النظرية الأدبية، تيري إيفلتن، ترجمة: إبراهيم جاسم العلي، مراجعة: د. عاصم إسماعيل إلياس، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1992.

مقدمة للشعر العربي، أدونيس، دار العودة، بيروت، ط1، 1971.

- المكون اليهودي ه المصدارة الغربية ، سمد الدارعي ، الموسكر الثقاف العربي ،
- الدار البيضاء، المعرب، ط.ل. 2007. ملاحطات حول التفعيجية، معجب الرهراني، النص الجديد، نيقوسيا، ع5،
- ملامح من المشهد النقدي المحلي، محمد صالح الشنطي، قوافل، الرياض، س1، ع2، رجب، 1994.
  - ممارسات في النقد الأبي، يعنى العيد، دار الفارابي، لبنان، 1975.
- ✓ المنوع والمشع نقد الذات المفكرة، علي حرب، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط1، 1995.
  - من أجل الانفلات من قبضة غولدمان(شم)، عبد النور إدريس،
- من أجل تحليل سوسيوبنائي للرواية- رواية المعلم علي نموذجا، حميد لحمداني، منشورات الجامعة، الدار البيضاء، 1984.
- من إشكاليات النقد العربي الجديد، شكري عزيز الماضي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1997.
- من الشكلانية الروسية إلى البنيوية الفرنسية، فرناند م. ديجورج، ترجمة: محمد الخزعلي، الثقافة الأجنبية، ع3، س6، 1986.
- من النص إلى الفعل، بول ريكور، ترجمة: محمد برادة وحسان بورقية، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، القاهرة، ط1، 2001.
- المناحي الجديدة للفكر الفلسفي المعاصر، سالم يفوت، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1999.
- مناهج الدراسيات الأدبية الحديثة، د. عمر محمد الطالب، دار اليسير، الدار البيضاء، ط1، 1988.
  - مناهج النقد المعاصر، د. صلاح فضل، دار الآفاق العربية، القاهرة، 1996.
    - المنجد في اللغة المربية المعاصرة، أنطوان نعمة وآخرون.
- منطق الملحق، عبد الرحمن حمد المنصور، جريدة الرياض، ع10615، س34، 17 يوليو، 1997.

 منظورية الحقيقة عند نيتشه، يوسف بن أحمد، الفعكر العربي المعاصر، مرمدز الإنماء القومي، بيروت، ع102- 103، 1998.

,, ,, ,,

- ✓ المنعرج الهرمينوطيقي للفينومينولوجيا، جان غراندان، تر وتقديم: د. عمر مهيبل، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2007.
- منعطف الاشتراكية الكبير، روجيه غارودي، تر ذوقان قرقوط، منشورات دار
- ٧ المنهج الإنشائي في تحليل القصيص: تودوروف، توفيق بكار، الموقف الأدبي، دمشق، ع18، 1981.
- √ المنهج البنيوي التكويئي في تاريخ الأدب، لوسيان غولدمان، ترجمة: بدر الدين عردوكي، الفكر العربي المعاصر، ع1، 1980.
- مواقع- حوارات مع جاك دريدا وهنري رونس وجوليا كريستيفا وجي سكاربيتا وجان لوي هودبين، ترجمة: فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1992.
- موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر- هيدجر وليفي شتراوس وميشيل فوكو، عبد الرزاق الدواي، دار الطليعة، لبنان، ط1، 1992.
  - ✓ موت المؤلف (شم)، طلعت سقيرق.
- موبت المؤلف.. نقد وحقيقة، رولان بارت، ترجمة: د. منذر عياشي، تقديم: د. عبد الله الغذامي، دار الأرض، ط1، 1413هـ.
- المورد- قاموس إنكليزي عربي، منير البعلبكي، دار العلم للملابين، بيروت، .2006
- موسى والتوحيد، سيغموند فرويد، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الطليعة، بيروت، ط5، 2005.
- موسوعة النظريات الأدبية، د. نبيل راغب، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، مصر، 2003.
- موسوعة لالاند الفلسفية، أندريه لالاند، تعريب: خليل أحمد خليل، منشورات عویدات، بیروت- باریس، ط2، 2001.

- موسنوعة اليهودينة والمسهيونية نموذج تفسير جديند، د. عبند الوهساب معمر المسيري، دار الشروق، القاهرة -- بيروت، ط1، 1999.
- موقع لمقاربة اختلاف جاك دريدا، بختي بن عودة، كتابات معاصرة، لبنان، محه، ع1، اغسطس-سبتمبر 1992.
- موقف من البنيوية، شيكري محمد عياد، فصول، القياهرة، مجدا، عد، عد، 1981.
- ✓ ميتافيزيقا الإرادة- ارخياء المعنى في الدات والسلطان، كمال البكاري، دار
   الفكر العربي، بيروت، ط1، 2000.
- ◄ ميشيل فوكو مسيرة فلسفية، أوبير ريفوس وبول رابينوف، ترجمة: جورج أبي
   صالح، مراجعة: مطاع صفدي، مركز الإنماء القومي، لبنان، د. ت.
  - ميشيل فوكو والنزعة الإنسانية (شم)، وليد المسعودي.

# (0)

- ✓ نحن والتراث- قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، د. محمد عابد الجابري، دار التتوير، بيروت، ط5، 1986.
- ✓ نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي، كمال أبو ديب، المعرفة، دمشق،
   ع195 196، أيار 1978.
  - √ النص القرآني وآفاق الكتابة، أدونيس، دار الآداب، بيروت، ط1، 1993.
- ✓ نصيات بين الهيرمينوطيقيا والتفكيكية، ج. هيو سلفرمان، ترجمة: حسن ناظم وعلي حاكم صالح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2002.
- ✓ النظام الأبوي وإشكالية تخلف المجتمع العربي، هشام شرابي، تعريب: محمود شريح، مركز دراسات الوحدة العربي، بيروت، ط1، 1992.
- ✓ نظام الخطاب، ميشيل فوكو، ترجمة: محمد سبيلا، دار الفارابي، بيروت،
   2007.
  - √ نظریات معاصرة، د. جابر عصفور، دار المدی، سوریا، ط1، 1998.
- ✓ نظرية الأدب في القرن العشرين، ك.م. نيوتن، ترجمة: د. عيسى علي العاكوب،
   عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، ط1، 1988.

- نظرية الأدب- مدخل، تيري إيغلتون، ترجمة: ثائر ديب، المدى، د.ت.
- نظرية الأدب المعاصر وقراءة الشعر، ديفيد بشبندر، ترجمة، عبد المقصود عبد الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1996.
- النظرية الأدبية، جوناشان كالر، ترجمة: رشاد عبد القادر، منشورات وزارة
- النظرية الأدبية الحديثة- تقديم مقارن، أن جفرسون وديفيد روبي، ترجمة: سعبر مسعود، سلسلة دراسات نقدية عالمية، ع17، منشورات وزارة الثقافة، دمشق،
- النظرية الأدبية المعاصرة، رامان سلدن، ترجمة: سعيد الفانمي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1996.
- نظرية البنائية في النقد الأدبي، د. صلاح فضل، دار الشؤون الثقافية العامة. ىغداد، 1987.
- نظرية الرواية ونظرية الرواية العربية، فيصل دراج، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1999.
- نظرية القراءة- تأسيس للنظرية العامة للقراءة الأدبية، عبد الملك مرتاض، دار الغرب، وهران، 2003.
- نظرية لا نقدية- ما بعد الحداثة- المثقفون وحرب الخليج، كريستوفر نوريس، ترجمة: د. عابد إسماعيل، دار الكنوز الأدبية، بيروت، ط1، 1999.
- نظرية اللغة الأدبية، خوسيه ماريا بوثويلو إيفانكوس، ترجمة: حنا عبود، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1984.
- نظرية المصطلح النقدي، عزت محمد جاد، البيئة المصرية العامة للكتاب، القامرة، 2002.
- نظرية المنهج الشكلي- نصوص الشكلانيين البروس، تودوروف وآخرون، الشركة المغربية للناشرين المتحدين، ط1، 1982.
- نظرية النقد الأدبي الحديث، يوسف نور عوض، دار الأمين للنشر والتوزيع، ط1، 1994، المعالمة ال my to the second second second

The state of the s

المسادر والمراحح

نطرية النقد العربب وتطورها إلى عصرنا، محيي الدين صبحي، دار العودة سسساب، بيبيا، بوسى، المستعقورت، آلن هاو، ترجمة: ثائر ديب، منشورات النظرية النقدية مدرسة فراند عقورت، آلن هاو، ترجمة:

وزارة الثقافة السورية، دمشق، 2005. النقد الأدبي الحديث، محمد غنيمي هلال، دار العودة، بيروت، 1973.

- النقد الأدبي الحديث- أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة- رؤية إسلامية، د.
  - اسعد أبو الرضاء المجموعة المتحدة، الرياض، 2004.

النقد الأدبي الحديث- قضاياه ومناهجه، د. صالح هويدي، منشورات جامعة السابع من أبريل، ليبيا، ط1، 1426.

- النقد الأدبي الحديث من المحاكاة إلى التفكيك، د. إبراهيم محمود خليل، دار المسيرة للنشر والتوزيع، عمان، ط1، 2003.
- النقد الأدبي والإبداع في الشعر، محمود السمرة، الدار المتحدة، بيروت، ط1، .1974
- نقد بعض ملامح المنهج البنيوي في النقد الأدبي، ليوتيل أيبل، الأقلام، بغداد، ع11، س15، أغسطس1980.
- النقد البنيوي الحديث بين لبنان وأوربا- نصوص- جماليات- تطلعات، فؤاد أبو منصور، دار الجيل، بيروت، 1985.
- النقد البنيوي بين الإيديولوجيا والنظرية، محمد علي الكردي، فصول، القاهرة، ع1، 1984.
- النقد الجمالي في النقد الألسني- قراءة لجماليات الإبداع وجماليات التلقى كما يطرحها كتاب(الخطيئة والـتكفير) للـدكتور عبـد الله الفـذامي، معجـب الزهراني، الملتقى الأدبي الرابع، المجلس التعاوني لـدول الخليج، الكويت، .1995
- نقد الحداثة، آلان تورين، ترجمة: أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة، 1997.
- نقد الحداثة، د. حامد أبو أحمد، كتاب الرياض، الرياض، ع8، أغسطس، .1994

- نقد الحقيقة، علي حرب، المركز النقائة العرب، الدار البيضاء، طالى 1000 النقد الروائس والإيديولوجيا من سوسمواوجيا الرواية إلى موسدوا وجدا المددي الروائي، حميد لحمداني، المره تعز التقاية العربي، بيروت، الدار المدنداد، .1990
- نقد الرواية العراقية- محاولة عِمْ تحديث المنهج، علي عباس علمان، دار الشدون الثقافية العامة، بغداد، 1997.
- نقد الرواية من وجهة نظر الدراسات اللغوية الحديثة، نبيلة إبراهيم، الشادي الأدبى، الرياض، سلسلة كتاب الشهر رقم(20)، 1980.
- النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية، د. محمد النامسر العجيمس، دار محمد علي الحامي، تونس، ط1، 1998.
  - ٧ نقد العقل العربي، جورج طرابيشي، دار الساقي، بيروت، لبنان، ط1، 1996.
- نقد العقل الغربي أو بالأحرى العربي، حمادي الرديسي، تر مشتركة، الفكر العربي المعاصر، بيروت، باريس، ع84 – 85، يناير – فبراير 1991.
- نقد العقل الغربي- الحداثة ما بعد الحداثة، مطاع صفدي، مركز الإنساء القومي، بيروت، 1990.
- نقد العقل أم نقد التوافق؟، كمال عبد اللطيف، دار الحوار، سوريا، طأ، .2002
  - النقد المزدوج، د. عبد الكبير الخطيبي، دار العودة، بيروت، 1980.
  - نقد النص، علي حرب، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط4، 2005.
  - النقد النفسي المعاصر، حميد لحمداني، مطبعة الدار البيضاء، ط1، 1991.
- نقد النقد، تزفيتان تودوروف، ترجمة: سامي سويدان، مركز الإنماء القومي،
  - بيروت، ط1، 1986.
- نقد نقدنا، عبد الكريم حسن، الكويت، ع1850، أبريل، 1996. النقد والحداثة مع دليل ببليوجرافي- عرض ومناقشة: عبد السلام المسدي، دار
- الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط3، 1983. النقد والحقيقة، رولان بارت، ترجمة: إبراهيم الخطيب، الشركة المغربية
  - للناشرين المتحدين، الدار البيضاء، ط1، 1985.

- النقيد والخطياب محاولة قيراءة في مراجعة تقديمة عربية معاصيرة، مصطفى حضر، منشورات اتحاد العكتاب العرب، دمشق، 2001.
- مسر، مسورت مسورات الماسفي المعاصر، إيراهيم محمود، دار الحوار، سوريا، النقد والرغدة في القول الفاسفي المعاصر،
- النقيد والمجتمع حيوارات، ترجمة وتحرير افغيري صبالح ، المؤسسة العربية للدراسيات والنشر، بيروت، 1995.
- النقد والنقدي الفاعل في كتابات عبد الكبير الخطيبي، مصعلفي الكيلاني،
- الآداب، بيروت، س37، ع5-6، ماي- يونيو1989. النقد ونقد النقد، هاشم صالح، الفكر العربي المعاصر، لبنان، ع34، 1985.
- نقاد ييل والشعر الرومانتيكي الإنجليزي، ماهر شفيق فريد، فصول، ع63،
- شتاء وربيع 2004.
- نقوش مأربية دراسات في الإبداع والنقد الأدبي، د. عبد العزيز المقالح، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 2004.
- النموذج العبراني في الأدب الأمريكي، سعد البازعي، النادي الأدبي الثقافي، حدة، 1988.
- نهاية التاريخ- دراسة في بنية الفكر الصهيوني، د. عبد الوهاب المسيري، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1979.
  - نيتشه، أوينن فنك، ترجمة: إلياس بديوي، وزارة الثقافة، دمشق، 1974.
  - √ نيتشه، د. مصطفى غالب، منشورات دار ومكتبة الهلال، بيروت، 1979.

- هارولد بلوم والقراءة الفوقية، دينيس دونويو، ترجمة: محمد درويش، الطليعة الأدبية، ع5-6، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1990.
- هايدغر ضد هيغل- التراث والاختلاف، عبد السلام بنعبد العالي، دار التنوير، بيروت، ط1، 1985.
- √ الهرمنيوطيقا والتفكيك- هارولد بلوم التناص و/أو أسوأ القراءة، جمال العميدي، الأقلام، ع1-4، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، س32، 1997.

- . الهرمينوطيقا والفلسفة نحو مشروع عقل تأويلي، عبد الغني بارة، الدار الدربية العلوم ناشرون، الجزائر، ط1، 2008.
- ب هسهسة اللغة، رولان بارت، ترجمة: د. منذر عياشي، الأعمال المنعاملة، مرحمة والانماء الحضاري، حلب، 1999.
- ب هكذا أقرأ ما بعد التفكيك، علي حرب، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ميروت، ط1، 2005.
  - هل عتبة المؤلف ضرورية لمقاربة النصوص الأدبية؟(شم)، د. جميل حمداوي.
- √ هيجل، د. إمام عبد الفتاح إمام، مكتبة مدبولي، القاهرة، المجلد الثالث، 1997.

## (e)

- الوجه الغائب، مصطفى ناصف، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة،
   1993.
- √ الوجودية، جون ماركوري، ترجمة: د. إمام عبد الفتاح، مراجعة: د. فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 1990.
- √ الوعي الفلسفي بالحداثة بين هيغل وهيدجر، محمد سبيلا، الفكر العربي
   المعاصر، مركز الإنماء القومي، بيروت، ع116- 117، 2000.
- ✓ وكأن نهاية العمل كانت في أصل العالم، جاك دريدا، ترجمة: أنور مغيث ومنى
   طلبة، الكرمل، مؤسسة الكرمل الثقافية، فلسطين، ع65، 2000.

# (S)

- √ اليسار هو الرغبة في تأكيد المستقبل، جاك دريدا، حوار أجراه: توماس أشوير،
   ترجمة: كاميليا صبحي، إبداع، القاهرة، س18، ع3-4، فبراير- مارس2000.
- ✓ اليهودية والصهيونية وإسرائيل- دراسات في انتشار وانحسار الرؤية الصهيونية للواقع، د. عبد الوهاب المسيري، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1975.
- ✓ اليهودية وما بعد الحداثة- رؤية معرفية، عبد الوهاب المسيري، إسلامية المعرفة،
   المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الولايات المتحدة الأمريكية، ع10، خريف1997.

السيوة اللااتنية للمؤلف

الاسم: سامر فاضل عبد الدياظم الاسدي. التولد ومسقط الرأس: 1978/1/1 بابل/ الحلة.

# التحصيل الدراسي،

-بكالوريوس لغة عربية- جامعة بابل/ كلية التربية 2000-2001. -ماجستير لغة عربية- جامعة بابل/ كلية التربية 2005.

-دكتوراه لغة عربية- جامعة بابل/ كلية التربية 2009.

مكان العمل: جامعة بابل/ كلية الاداب- / قسم اللغة العربية.

الاختصاص العام: اللغة العربية.

الاختصاص الدقيق: أدب ونقد حديث.

# البحوث والدراسات المنشورة،

- 1. مفاهيم حداثة الشعر العربي في القرن العشرين.
- 2. الرؤية النقدية في تحقيق النصوص عند علي جواد الطاهر - طبقات ابن سلام أنموذجاً-.
  - 3. تفكيك دريدا في الاشتغال النقدي عند البنكي.
    - 4. القراءة فعلاً كشفياً عند علي حرب.
  - 5. البعد الايديولوجي في تشكل النقد الثقافي العربي.

# البنيوية وما بعدها النشأة والتقبنل



海头防

جيان - عارع الدائد حدين - حيدة الانتشار الانتهامي جيان - عارع الدائد حدين - حيدة الانتشار الانتهامية - المناسبة الانتهام الانتهام الانتهامية الانتهامية الانتهامية - الانتهام الانتهام

